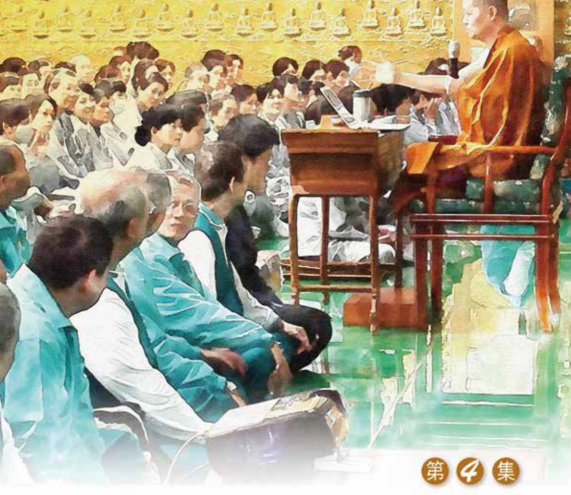
# 佛學學精典

正德文教傳播基金會·佛教正德慈善醫院 創辦人·開山和尚 釋常律~開示

#### 錄自正德開山和尚 常律法師電視講座 與明師有約

內容精湛聽聞者皆嘆為稀有,修正學佛者諸多迷惑與邪見,提供佛弟子對佛學的正知見 內容涉獵大藏經二二七八部,開擴大眾佛學的視野與體認,當得證無上菩提與般若智慧



正德·慈音雜誌社 ◎編輯

正徳文教傳播基金會・佛教正徳慈善醫院 創辦人·開山和尚 釋常律~開示

錄自正德開山和尚 常律法師電視講座-與明師有約

內容精湛聽聞者皆嘆為稀有,修正學佛者諸多迷惑與邪見,提供佛弟子對佛學的正知見 內容涉獵大藏經二二七八部,開擴大眾佛學的視野與體認,當得證無上菩提與般若智慧







#### 序,前言 15,16

#### 【請示 151】

- (1) 彌勒菩薩,真的要轉世來人間嗎?又在《地藏菩薩本願經》 裡看到,世尊稱彌勒菩薩為未來佛,意思代表甚麼?
- (2) 一貫道總是強調現在是白陽期,過去是紅陽期,請問和尚對 這個的看法如何? **17**

【請示 152】有一次聽和尚開示,幫亡者助念,萬一沒有往生西方世界,則會請其他師父早晚誦經迴向,希望 49 天內可以令亡者往生西方。49 天所代表的含義是什麼呢? **21** 

#### 【請示 153】

- (1) 家中有好幾代的長輩,都供奉民間信仰的多種神明及祖先, 同修每天都要他上香,一支插天公,一支插神明,一支插祖 先。他想來皈依,又怕同修質問不高興,造成夫妻間的感情 糾紛。為了不造成家庭種種的困擾,所以一直不敢來皈依。
- (2) 若來皈依後,不拜家中的神明,有什麼辦法說服同修?該如何處理? **29**

#### 【請示 154】

(1) 有義工聽說和尚開示施食的好處,所以每天施食。一段時間 後,感覺不對勁,好像被干擾了,連家中孩子都說,有被干

## 《 目錄》

擾的感覺,所以就不敢再施食了。

- (2) 不敢再施食這樣對嗎?有什麼更好的方法?
- (3) 一旦施食,就要每天施食嗎?偶而沒有施食可以嗎?每天下午施食一次就可以嗎?如何迴向?
- (4) 將和尚所教的施食方法, Email 給會員, 會員說, 這個需要 上師親自傳承才可以做。
- (5) 施食可以在屋內念咒語及四寶如來迴向後,才將米飯撒在陽台的盆栽嗎?因為在陽台念變食真言及四寶如來,會有蚊子叮咬,所以,是不是可以在室內,先念完咒語及四寶如來,再去外面施食?
- (6) 四寶如來,只念梵音就可以嗎? 32

【請示 155】上大殿,如果已受五戒者,是否都要搭縵衣? 36

【請示 156】現代女孩子大都不願意跟公婆同住,像我的妻子對娘家父母都很關心,卻對夫家的父母挑三撿四的,對於疼愛她的丈夫實在很難為。請和尚針對婆媳的問題,為現代的年輕夫妻開示? 44

【請示 157】有的人進去寺廟就會頭暈、流眼淚、打冷顫、起雞皮疙瘩,這是什麼原因? 46



#### 【請示 158】

- (1) 皈依之後,是否可以拜四面佛或媽祖?
- (2) 濟公活佛是否真有其人?或是小說的故事? 50

【請示159】弟子在醫院工作,有一位年輕人捐贈器官,他的媽媽、弟弟、親人護送大體到開刀房,當時我在場,馬上念佛號,懇求佛光普照,接引亡者往生西方。當日我身體就感覺不大舒服,剛好當天晚上,高雄總院舉辦梁皇寶懺法會,我就將功德迴向給亡者。從此以後,我的腦海一直浮現,亡者媽媽暈倒的畫面。我這樣做迴向是否正確?以後有類似的狀況該如何?

【請示 160】早在 20 年前,有人說我有天命,這個天命指的是什麼?我只知道我的第六感很強,我本身是護理人員,可以感應病人瀕死的前兆。但是,現在我母親罹患直腸癌第三期,受病魔干擾,我卻無法感應,請和尚指示正確的光明大道。 62

【**請示 161**】男眾比女眾有福報,但學佛的人為什麼女眾比較多? 學佛的人如何開啟智慧? **67** 

【請示 162】佛化婚禮可行嗎?商店是否可以供奉地藏菩薩? 68

【請示 163】下品上生者,經七七日蓮花乃開;下品中生者,經六 大劫蓮花乃開;下品下生者,經十二大劫蓮花乃開。如此,陽世

## 爱 目錄

的凡夫,為上面這三品往生的亡者超拔時,祂們是否就無法被呼請來到佛堂呢? **74** 

【請示 164】《觀世音菩薩正傳》,這一本書第 23 頁中,有一段寫到,以佛法而言,十指若分開交叉合掌,各自獨立,表示十方法界,這裡的表十方法界,是什麼意思?十指若併攏,相貼合掌合為一體,表十方法界以一念之中,非以一念而有。此句又是什麼意思呢? 78

【請示 165】受洗的基督徒死後,是否可以幫祂請示菩薩,往生那一道跟超拔? 80

#### 【請示 166】

- (1) 要將家裏拜過的佛像,請到天公廟,以及祖先的牌位請到佛 寺,是否要擲筊或擇日?
- (2) 觀世音菩薩若供奉在家中,手持淨瓶的法相,淨瓶是向上的好,還是向下的好? **90**

#### 【請示 167】

家中供奉佛菩薩,應選擇西方三聖或觀世音菩薩? 90

【請示 168】佛於《分別善惡報應經》云:凡人於佛寺擦拭佛塔,清掃佛地,得十種功德,何等為十? 93

### 爱 目錄

【請示 169】《地藏菩薩本願功德經》說,亡者命終之後,眷屬小大為造福利,一切聖事七分之中而乃獲一。何謂七分? 98

【請示 170】弟子親戚當中,有人聽到念佛機在念阿彌陀佛,會很不舒服,是什麼原因? 99

【請示 171】《金剛經》說的四句偈,「一切有為法,如夢幻泡影,如露亦如電,應作如是觀。」這四句偈,是《金剛經》裏隨意的四句,還是任何經文都可以作四句偈? 101

【**請示 172**】《金剛經》說:「應無所住而生其心」,弟子愚昧不解,請和尚開示。 103

**【請示 173**】八十八佛大懺悔文裏,提到二諦融通三昧印,「二諦」 之意為何? **103** 

【**請示 174**】誦完經文或佛號,迴向或供養,是依對象不同而作分別嗎? 108

【請示 175】已皈依的弟子,不能入宮殿神廟拜拜。弟子有幾位會員家裏都有供奉神明,甚至有設一間宮廟,弟子進去收功德費,有向那些神明問訊,這樣有犯三皈依戒嗎? 109

## 《 目錄》

【請示 176】有些信眾會員有特殊的體質,進入佛寺或神廟,會發生嘔吐、頭暈、頭痛的現象,尤其在法會期間,雖然用大悲咒水拍打全身,回到家裏,還是感覺有無形眾生跟回家,甚至讓人生一場大病。導致有許多人雖然有心卻無法來親近三寶,錯失學佛的機會,這種現象應該如何化解?

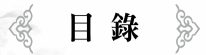
#### 【請示 177】

- (1) 亡者在醫院死亡,祂的大體及牌位都放在殯儀館。開導時, 是在大體或牌位前?
- (2) 假使大體在裏面,還沒有立牌位及相片,需要點香嗎?
- (3) 為亡者開導時,往生被要掀開嗎? 114

【請示 178】弟子從 103 年開始,向女兒提起,每年母親節,或是媽媽的生日,要為母親念佛,持往生咒 21 遍,迴向給母親,以後命終往生西方世界無障礙,這樣如法嗎? 121

【請示 179】若問前世因,今生受者是;若問來世果,今生做者是」。為何今生作惡,除了後世做受報外,還要下地獄,墮入三惡道?感覺有重複承受的惡果。 123

【請示 180】最近朋友一直推薦佛教的如來宗,不知和尚對此宗是 否瞭解?弟子個人感覺不是正教,此宗教的禪師又是何種來歷? 與魔有何區別? 128



【請示 181】有位會員第一次參加正德佛堂梁皇寶懺法會圓滿, 十一天法會後,心中有兩個疑惑:

- (1) 辦理超拔後,向菩薩稟告,馬上不由自主地流淚。
- (2) 二時繫念當中,中途休息吃點心,才剛咬一口,又不自覺地 掉淚。為何會如此呢? **131**

#### 【請示 182】

- (1) 佛在《金剛經》第十二品中,有一段說:「復次,須菩提, 隨說是經乃至四句偈等,當知此處,一切世間天人阿修羅, 皆應供養如佛塔廟。」唯有佛要用供養二字來敬奉經文。
- (2) 除《金剛經》以外,佛教信眾對其他的經藏是否應如是供養?
- (3) 佛說學佛要一無所住,那供養敬拜經文如佛塔廟,會不會著相? **132**

#### 【請示 183】

- (1) 各經典裏面的咒語,發音都不一樣,令弟子無所適從,不知 應以何種版本為準?
- (2) 弟子有請示菩薩,往生多年的亡者,已投胎人道了,還要超拔、念佛、拜佛、誦經持咒迴向給亡者,該如何迴向利益最大,才能幫助已投胎人道的親人? **135**

## 《 目錄》

#### 【請示 184】

- (1)《金剛經》中,佛說祂曾經五百世做忍辱仙人。忍辱仙人是 修那一個果位?
- (2) 五百世是以一世三十年計算嗎?那出生五百世是大約修了一萬多年嗎?《金剛經》所寫的五百世是多少年?
- (3)《金剛經》說,佛過去世作忍辱仙人,修忍辱行,就已離我相、 人相、眾生相、壽者相,修什麼善可以為仙人?要修到四相 的程度,都要輪迴嗎?要修到什麼相才能脫離輪迴? **138**

#### 【請示 185】

- (1) 菩薩修行五十二階的內容為何?
- (2) 在九品中是第幾階? 147

【**請示 186**】盤坐要如何坐才是正確? **149** 

【請示 187】台灣習俗,如父母親往生,嫁娶為什麼要**在百日**內完成?還要守孝三年,這背後的意義是什麼?為什麼一定要守孝三年,才能嫁娶? 151

【請示 188】起心動念,常生惡念,如何降服?弟子睡醒時,若念阿彌陀佛,念完阿彌陀佛後,接著會有輕生的念頭,這樣死後會不會墮入三惡道?如何才能達到淨念相繼,不起惡念?是何因緣會起心動念,而產生惡念? 152

## 爱 目錄

【請示 189】身體下部經常腫痛,至醫院檢查也檢查不出病因,該如何是好? 160

【請示 190】有的人進去寺廟就會頭暈、流眼淚、打冷顫,起雞皮疙瘩,這是什麼原因? 163

#### 【請示 191】

弟子家裡之前買了很多尊木雕的觀世音菩薩藝術品,還有關公、彌勒佛及木雕的牛,石頭雕的牛、兔子。請示菩薩,指示要為關公、彌勒佛超度,做功課,或是請去寺廟讓人供奉,或請佛具店出售。家裏這些雕刻品,該如何處理比較妥當? 166

#### 【請示 192】

- (1) 正德的大悲咒有兩種版本,一種是過去的,一種是現在的梵文, 要用哪一種?
- (2) 有親戚在別的道場受菩薩戒,去年接受師父的勸導,又再接受補戒。受菩薩戒又不能捨戒,將來能不能往生西方?這位親戚很惶恐,為了要往生西方,不知如何補救? 171

【請示 193】弟子近期要去皈依三寶,因為家庭因素沒有辦法吃素,但釋迦牟尼佛曾在經典說,凡食肉者非我佛弟子,在這種狀況之下,皈依是否有效? 174

## 《 目錄》

#### 【請示 194】

現值末法時期,全球、國家、社會非常的混亂,而出家戒律中,有開遮持犯四種,和尚為何不為了眾生,以開緣的方式,參與總統選舉?因為只有當選總統,才有權利能撥亂反正,改變國家、社會錯誤的政策與風氣,而導入佛法的思想於全國,相信佛菩薩會同意的,因為這樣的救度眾生,效果立竿見影。 175

【請示 195】弟子有一位好朋友,同修已經往生七年了,今年她的同修回家,她先生附靈在大女兒身上,跟她的家人訓話。還囑咐好友,今年忌日要吃鵝肉,還指定攤位,要到哪個攤位買。好友燒紙房、紙電話給祂,她同修說都有收到,還說祂要等這個好友死了,接她一起去生活。弟子非常為這位好友擔憂,不知如何幫助祂?

【請示 196】何謂上報四重恩,下濟三途苦? 180

#### 【請示 197】

心經目前有兩種說法,一種是佛陀對弟子說的心經,一種是觀世音菩薩對舍利佛說的心經,當時佛陀也在場,佛陀對觀世音菩薩說心經讚嘆有加。那麼哪一種說法才是正確? 184

# 目錄

### 【請示 198】

- (1) 佛說一啄一飲皆有前定,我們錢賺夠了,是不是就要死了?
- (2) 如果在世誠心禮拜藥師琉璃光佛財神爺,求財富,以這樣的 方式提前把錢賺夠,是否會提前死亡? **201**

【請示 199】「人間不空,誓不成佛」是和尚的本願,所以和尚一直往返天上而不往生西方世界。出家弟子也有光宗耀祖的時候,如達賴喇嘛、德蕾莎修女及各教宗,也曾經得到諾貝爾和平獎而名聞世界。得獎後,獎金是美金 150 萬元,世界各國的捐款、志工湧入。但至今似乎還沒有人得到雙重的諾貝爾文學獎及和平獎。希望和尚持續做自己喜歡的事,寫作及講經說法,越喜歡,做越多。

云何彌勒菩薩下生講經三會,各別度了 92 億、94 億及 96 億的 眾生及羅漢,是否跟祂的福報有關?因給人感覺彌勒菩薩好像吃 好、睡好、修好道,有別於釋迦牟尼佛的苦修。達賴喇嘛曾說:「人 生的目的是快樂」,吸引全球信眾。事實上,我們學佛目的也是 快樂,永恆的快樂,即是往生西方極樂世界,以此可鼓勵全球信 眾親近佛法。彌勒菩薩與達賴喇嘛,其共同形象就是永遠都笑瞇 瞇的,燦爛的微笑、大笑,這樣比較陽光一點,比較有親和力。

#### 【請示 200】

《地藏經》提及婆羅門女變賣財產家宅供養(一九、)如來,若 弟子有地要供養如來,要如何辦理? **217** 

### 序

『佛學 Q & A 精典』開創了現場佛學問答的先河。開山和尚 上常下律法師,對信眾所提問題,除引經據典,如實回答,尚旁徵博引,讓信眾更了然於心,如醍醐灌頂。要達到這種爐火純青的功夫,須經多年歷練,除了具備深厚的佛學基礎外,對於世俗的知識,亦要多所涉獵,融會貫通,非一般『名師』所能勝任,而和尚卻能從容不迫,侃侃而談,讓聽者心悅誠服,法喜充滿,堪稱一代『明師』。

和尚學問淵博,如萬仞宮牆,難窺其堂奧,頭腦敏銳,智慧 高超,常令門下之出家在家眾弟子亦不得其門而入,只能嗟乎讚 嘆!

『佛學 Q & A 精典』不僅是可貴的佛學工具書,更是人生 各種學問的最佳指南,展書閱讀,多所饒益,可增長無量智慧學 識。阿彌陀佛!



出家弟子 慧通 敬序

### 前言

本書錄自正德開山和尚 上常下律法師電視講座「與明師有約」 單元,乃老和尚慈悲為弟子學佛修行,以及日常生活面臨各種問題所開示之內容。老和尚自出家以來,精進勤修,深入經藏, 遍覽 2278 部經典,佛學造詣深厚,無論弟子請示任何問題, 老和尚皆能立即引經據典,即時答覆,並明確指出所開示內容出自何處,適時為弟子解疑釋惑,常讓弟子驚嘆老和尚學識之淵博,猶如現代百科一般。可謂有求必應,有問必答。明師指點,豁然釋疑,不啻為眾弟子之福報。

#### 編輯室



#### 【請示 151】

- (1) 彌勒菩薩,真的要轉世來人間嗎?又在《地藏菩薩本願經》 裡看到,世尊稱彌勒菩薩為未來佛,意思代表甚麼?
- (2) 一貫道總是強調現在是白陽期,過去是紅陽期,請問和尚 對這個的看法如何?

#### 和尚開示:

何謂彌勒下生?彌勒下生就是說,釋迦牟尼佛入滅之後,接著下一尊就是彌勒菩薩,要來成佛,叫做下生。下一生要來 人間成佛,就是彌勒菩薩,叫做下生彌勒佛,又叫做未來尊佛。 所以,我們稱彌勒菩薩是未來佛,未來將要成佛。

每一位菩薩要成佛前,都要到第四天的天堂內院,等待 五億八千四百萬年,再下生人間成佛

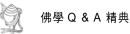
每一位菩薩要成佛之前,一定要到兜率天去等待,時間到 就下生。釋迦牟尼佛也是,要到第四天的釋迦內院等待,用這 位菩薩的名號來定名字。以前叫釋迦內院,現在叫彌勒內院。

釋迦牟尼佛,未成佛之前叫菩薩,菩薩最後也要成佛,一 定要到天上第四天那邊等待。等釋迦牟尼佛下生人間,彌勒菩 薩就往上遞補到第四天,不然第四天的佛寺,就沒有住持師父, 就沒有菩薩。所以,第四天的佛寺,未來的住持,就是將來要 成佛的那一尊菩薩。

成佛的次序是怎麼排的,佛經裡面沒有說,但是佛名都知道,彌勒佛下一尊就是師子佛。每輪到下一尊要成佛的菩薩,



(
(
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
∴
<p



一定要先到第四天的天堂內院去等待,下次來人間修行成佛, 一等就是五億八千四百萬年。

這個數字怎麼算?第一天四天王天,一天的壽命是我們人 間的五十年;第二天忉利天,一天的壽命是人間的一百年;第 三天焰摩天的壽命,是人間的兩百年;第四天兜率陀天的壽命, 一天是人間的四百年。

**歲數算法:**第一天天歲五百歲,第二天天歲,乘以兩倍一千 歲,第三天天歲兩千歲,第四天天歲四千歲,乘以三百六十五 天,乘以四百年。第四天壽命,一天為人間的四百年,天壽四千 歲,四千年乘以三百六十五,乘以四百( $4.000 \times 365 \times 400 =$ 584.000.000),等於五億八千四百萬年。未來彌勒菩薩,經過 五億八千四百萬年下生人間。

釋迦牟尼佛下牛人間到成佛,已經過兩千五百年,所以還 要扣掉兩千五百年。因為釋迦牟尼佛從第四天下生人間的第一 天,彌勒菩薩馬上遞補進去,彌勒菩薩也跟釋迦牟尼佛一樣, 要在第四天經過天歲四千年,人間五億八千四百萬年,才來下 生人間,這個數字是這樣得來的。

每一尊菩薩要來成佛之前,一定要到第四天等待,等待的 時間就是祂的天歲四千年,天歲盡了,祂一定要下凡人間。所 以,正確的時間是五億八千四百萬年。以前傳說五十六億年, 沒有根據。和尚開示的有憑有據,這叫未來下生彌勒尊佛。我 們再等五億八千四百萬年,再扣掉兩千五百年,下一尊佛就來 了。如果是五十六億年,與事實不符。

地球住劫的時間兩百六十八億八千四百萬年,開始有人

類、動物、生物, 這個時間, 維持兩百六十八億八千四百萬 年,經過兩百六十八億八千四百萬年後,完全沒有動物、生 物,地球就像一顆沙漠之球,連水都沒有。沒水就沒有生物, 地球成了一個乾枯的星球,完全沒有生機,這個期間維持兩 百六十八億八千四百萬年。

地球開始有生物、動物之後、應該至少有四十五尊菩薩、 來人間成佛, 非只有四尊而已

如果是五十六億年,兩百六十八億除以五十六億(268÷56 = 4.8),只有四尊佛來下牛人間,不到五尊,與經典不符。 所以,應該是兩百六十八億除以五億八千四百萬,等於四十五 點八 $(268 \div 5.84 = 45.8)$ ,算四十五尊。地球開始有生物、 動物之後,有四十五尊菩薩來人間成佛,如果照一般人的說法, 五十六億年,只有四尊佛而已,完全不符合佛經所說。

看經典要交叉比對,算年限就知道,如果五十六億年,只 有四尊佛,不可能。佛經說,過去就有五十三尊佛,我們拜 五十三佛,接著現在賢劫諸佛,釋迦牟尼佛是第四尊,所以, 地球不只四尊佛來轉世。

很多法師講經,講到時間問題就很模糊,五十六億年怎麼 算的,沒有交代。沒有一位法師像和尚講得那麼清楚明白,因 為和尚過去是生意人、對數字很敏感、算得很準確。這是彌勒 菩薩稱為未來佛的涵意,就像釋迦牟尼佛,以前還未成佛,也 是被稱為「釋迦牟尼未來佛」一樣。

青陽期、紅陽期、(白陽期為談到)

一貫道分為三期,在伏羲時代,周朝之前,叫青陽期。一 貫道說, 青陽期時有一尊燃燈古佛, 堂道盤, 或說堂天盤, 那 是道教的說法,掌道盤、掌天盤,就是說這個道是他們掌管的。

### 所謂道,就是宇宙的一切真理,自然的規律叫做道

所謂道,就是宇宙的一切真理,自然的規律叫做道,道就 是道理、真相的意思。能瞭解萬事萬物無常變化的真理真相叫 做道。這個道,是可以傳的,不用修。以前要先苦修,修到得 道,才能了解道理直相,這個道理誰堂管?要傳給誰?道可以 傳下去,但不可以亂傳。

他悟出了道,可以講給你聽,青陽期只限君王可以得這個 道,君王才可以獲得燃燈古佛傳的道。從女媧浩天地,磐古開 天開始,傳說伏羲氏就是燃燈古佛。燃燈古佛到周朝時,變成 道十在掌控真道,這個真道要傳給誰,要傳給那一位君王,由 他掌控。

周朝過後,青陽期就進入了紅陽期。紅陽期道可以傳給國 王大臣,以前只限君王,現在可以傳給文武百官,老百姓不行, 叫紅陽期。紅陽期到了清朝末年,民間道德一直衰微,人心不 古。所以,他們要將道廣傳出去,不能只限朝廷的文武百官, 也要傳給老百姓,傳給民間的火宅。所以,從清朝末年開始, 就是清光緒十八年,這個道就傳到一個外號叫張天然,本名叫 張奎本,人們稱他為「天然古佛」,就是一貫道的第十八代祖 師。

一貫道第十八代祖師張天然,換他堂道,你要得道,要夫 找他求道。民國十四年,前後歷經約五十七年後往生,這個道 才傳給他妻子。師尊就是指張天然,師母就是張天然的同修, 一貫道都知道師尊師母。

紅陽期是釋迦牟尼佛掌道盤, 青陽期是燃燈古佛掌道盤。 這個道傳給釋迦牟尼佛,釋迦牟尼佛得了道,才去修行。釋迦 牟尼佛修了得道,派達摩祖師,又回傳到我們中國來。

這個道從我們中國傳去印度,又從印度再派達摩祖師傳回 中國。那時候釋迦牟尼佛掌天盤、掌道盤,到清朝清光緒十八 年,才又傳給張天然。張天然一貫道稱他是濟公活佛的化身, 濟公活佛是小說捏造的人物,並非真有其人。

#### 【請示 152】

有一次聽和尚開示,幫亡者助念,萬一沒有往生西方世界,則 會請其他師父早晚誦經迴向,希望 49 天內可以令亡者往生西 方。49 天所代表的含義是什麽呢?

#### 和尚開示:

假使幫亡者助念,這位亡者是你的親友,你要來佛堂請示 菩薩,親友有沒有到西方世界?如果沒有,你要依照菩薩指示 的功課,誦經、持咒、拜佛迴向給亡者。如果是自己的父母, 兒女自己要誦經迴向,有一份孝順的功德,又有一份佛法的力 量,這兩種力量,比較能助我們父母往生西方,不要依賴別人, 要靠子女的孝心,感動諸佛菩薩加持。



示

(( << 正德開

和

常律法師

和

子女要盡孝,父母往生能助念立刻往生西方最好,萬一不 能,子女要自己來,依菩薩指示的功課,為父母親誦經拜佛迥 向,不要靠別人。一份孝心,一份功德,孝心會感動阿彌陀佛, 來接引我們父母親往生西方,這是非常重要的觀念,不要拜託 別人幫忙。

師兄姐都很慈悲,都會互相支援。譬如:現在誰的父母往 生了,聽說菩薩派了很多功課,大家就幫他做,很慈悲。但是 和尚希望家屬的兄弟姊妹兒女能自己誦,除非功課很多。為什 麼要請別人幫忙誦?因為菩薩派的功課太多,要在49天之內做 圓滿,有期效性。

有效時間是49天,很重要,如果超過49天,功課沒有做 圓滿,父母親就不得往生西方世界,49天過後,亡者就往生其 他道。可能不會去惡道,至少去天道或是人道,因為49天內, 你有為祂做一切功課功德,只是沒有圓滿而已。

往生是亡者的靈識確定已往生六道,或西方世界、天堂, 才叫往生。人命終叫死亡,不要講錯

命終之人,如果確定已經往生西方,才叫往生。亡者沒有 為祂助念, 祂要等待審判, 不可能往生。人死了叫死亡, 往生 是亡者的靈識確定已往生六道,或西方世界、天堂,才叫往生, 我們都說錯了。如果請示結果,广者還在中陰身世界,不叫往 生,祂只是死亡而已。

我們有這個請示法門,讓我們很安心,如果長輩命終,有 菩薩可以請示。到底我們的長輩,經過助念之後,有沒有確定 往生西方世界,可以從菩薩慈悲的指示知道。假如沒有,菩薩 會指示很多功課,你要在49天內趕快為親人做圓滿。所有的兄 弟姊妹,大家一起做。如果兄弟姊妹很少,無法如期完成,就 拜託師兄姐幫忙做功課,互相支援。

你助對方的父母往生西方世界,功德很大,互相幫忙。有 的人業障比較重,可能命終之後,沒有立刻往生西方,助念也 無法助他立刻往生西方的話,菩薩就會派很多的功課,有的家 人不常念佛拜佛或誦經,49天之內要全部做完,實在有困難, 只好靠師兄姐幫忙,這時候我們就要助人家一臂之力。

你經常種下助人往生西方的因,未來一定可以得往生西 方的果,福報很大

你助人家往生西方,經常種下助人往生西方的因,未來一 定可以得往生西方的果,福報很大,這是每個人應該自己發心 做的事。

亡靈的意識,在49天內是彌留狀態,正在等待審判祂的 功與過,功多者往善道,過多者往惡道。所以,49天亡 者每天都在期盼陽間的眷屬兒女,趕快為祂做功課功德

《地藏菩薩本願經》,佛說:亡靈的意識,在49天內是彌 留狀態,正在等待審判祂的功與過,功多者往善道,過多者往惡 道。所以,49天亡者每天都在期盼陽間的眷屬兒女,趕快為祂 做功課功德,迴向給祂,早日往生西方,脫離六道輪迴的痛苦。

49 天是佛說的, 為什麼定 49 天?和尚也不知道。只有佛 才知道陰間事,才知道六道輪迴的真相。我們也是依佛經所說,



開

<< 正德

和

才知道 49 天,不然為什麼不是 14 天或 21 天?和尚只能依佛 經所言,為大家開示,就是49天。

在49天之間,每逢7天,亡者會遇到很多的化境示現。 渦去的冤親債主、惡道鬼神,會示現恐怖相、洣惑相, 令亡者起顛倒、害怕,亡者就無法往生善道

親人要把握 49 天之內,助亡者往生西方。如果亡者在 7 天 之內沒有到西方世界,越拖越危險。在49天之間,每逢7天, 亡者會遇到很多的化境示現。過去的冤親債主、惡道鬼神、會 示現很多景象,或恐怖相、迷惑相,令亡者起顛倒、害怕,亡 者就無法往生善道,就被過去的這些冤親債主,變化成祂的親 人,拖广者去餓鬼道受苦。

有這些惡鬼擾亂,也是祂過去世所結的惡緣,所以惡鬼才 要來拖祂去餓鬼道受苦。這個人以前作惡多端,這一世來做人, 現在死了,過去的這些惡業成熟,就變化成惡鬼,來拖祂去惡 渞受苦。

過去的冤親債主,會變化成祂過去世或現世已經往生的親 人,譬如:亡者以前在世的父母、兄弟姊妹,來迷惑祂,跟祂 見面。在49天所見的都是虚幻的,都是假的變化相,那些都不 是真的父母兄弟。不管是凶惡相、恐懼相,或洣惑相,洣惑相 就是變化成你過世的爸爸媽媽,舅舅叔叔伯伯,或是兄弟姊妹 來迷惑你,帶你去玩,你跟著祂走就完了,把你拖往餓鬼道。 所以,中陰身的世界最恐怖。

為什麼叫恐怖?因為你看到的相,會讓你恐懼,或讓你著

洣。看到渦往的父母來找你,你會很開心,因為父母死那麼久 了,突然見而當然很開心,你要擁抱祂,跟祂走,那你就被騙 了,祂就帶你去惡道了。另外一種,是你過去的冤親債主,祂 會變化成很凶惡的惡鬼,讓你恐懼,你就起顛倒,腳一軟,就 **墮入惡道去了。** 

死亡7天,如果亡者沒有往生西方、天堂或善道,往生 善道的機率就越低,往生惡道的機率就增加。

死亡7天,如果亡者沒有往生西方或天堂或善道,往生善 道的機率就越低,往生惡道的機率就增加。所以,佛在《地藏 菩薩本願經》講得很清楚,在49天內,陽世子孫,要盡一切力 量,每逢7天,要為亡者做一切功德功課,才能讓亡者免被惡 鬼或渦去的冤親債主,變化的各種相來洣惑祂,帶祂去惡道受 苦, 這很重要。

我們眼睛看不到,人死後的49天,是很恐怖的,而且亡者 心中很焦急,非常恐慌,每天渦著很緊張的日子,每分每秒都 很痛苦,無時無刻企盼陽世子孫趕快為祂做功課功德,尤其在 世沒有學佛的人。

在世沒有學佛的人,這輩子有做大善德,也沒有造惡,雖 然沒有學佛,死後就去天堂。若沒有做大善德,又造一些惡業, 有善有惡,死了就很危險,為什麼?因為還要加上祂前輩子所 造的惡業,當祂死亡時,此類眾生都要墮入地獄或三惡道。

佛在《雜阿含經》裡說得很清楚,縱使天堂的玉皇大帝、 天人,同一天、同一個時間死了,涌涌要墮入地獄,不是餓鬼



開



六道輪迴除了天堂以外,有六道六輪,第一輪就是先下地 獄,大家都要往那邊去。不要以為死了就可以再做人,雖然不 會上天堂,運氣差一點頂多去當鬼而已。不是這樣的,餓鬼道 的眾生也是從地獄來,餓鬼道眾生,地獄受苦完了,還要到餓 鬼道,再到畜生道,最後出生做人。它的過程 Procedure 是這 樣,是有SOP的。

六道輪迴有 SOP (Standard Operating Procedure), 從地獄開始,然後再餓鬼,再畜生,最後才轉世做人。

六道輪迴有 SOP(Standard Operating Procedure),從 地獄開始,然後再餓鬼,再畜生,最後才轉世做人。絕非一般 人想的,我死了就會知道往那裏去,天堂如果去不了,就是當 鬼。不是這樣的,都往地獄去,這叫做 SOP。輪迴也有 SOP, 很恐怖的。

和尚看了這麼多的經典,深入經藏才知道,打破我們過去 的迷思,以為人往生了,如果沒有到天堂,或未往生西方極樂 世界,頂多去當人,再差也是當餓鬼,應該不會去地獄或畜生 道。錯了!不是先去當畜生或餓鬼,是先去地獄,地獄出來再 去餓鬼道,餓鬼道完再去畜生道,畜生道完再當人,大家要明 白輪迴的過程。

佛說,天上的天人,地上的眾生,如果不學佛,除非你有

種大福德,否則同一天、同一個時間命終,涌涌隨入地獄。第 一輪是地獄輪,第二輪是餓鬼輪,第三輪是畜牛輪,第四輪才 是人輪。所以,你們能夠念佛,實在很有福報,要珍惜每天每 分每秒,工作也可以念佛,一定要養成不斷念佛的習慣。

手機不要再用了,你如果想往牛西方世界,不能玩手機, 手機會阻礙你往生西方世界。因為你命終時,如果沒有立刻到 西方世界,你在中陰身世界,浮現的都是手機的影像,很**危险。** 想要往生西方世界的佛弟子,念佛行者,手機趕快換掉,以表 示你往生西方世界的決心。

手機環放不下,表示你還有罣礙,你不想去西方世界,因 為這個手機,比你往生西方世界還重要,你會執著。幾乎每個 人每天手機都握得緊緊的,走路也看,坐車也看,你的心都被 手機綁住了,念佛都不能清靜,手機會害死你們。假如你要往 生西方世界,和尚誠懇地勸告你,不要再用智慧型手機,你絕 對會執著。

和尚打破你們的洣思,要成就你們去西方極樂世界,你們 最執著的東西,一定會障礙你們往生西方世界,不要說和尚沒 有警告你,你不要不聽,不要頑固。學佛的人,若已經超過五、 六十歲,應該隨身攜帶一台念佛機,像演如師的父親,捕魚一 **蜚子**,殺業夠重,但是他聽演如師的話,往生前兩三個月,每 天念佛機都放在身上,耳機戴著,騎腳踏車也念,走路也念, 他都不知道別人在跟他打招呼,就一直念佛,要往生時,預知 時至,很有感應。

他一輩子捕魚,還擁有自己的船,殺業多重,他也可以往

若不聽和尚的話,等到有一天,你死了,別人幫你助念, 沒有在8個小時內,上去西方世界,你在中陰身世界,就會哀 號哭泣。一天都非常痛苦,不是度日如年,是度日如好幾年, 分分秒秒都很痛苦。

如果你的子孫有幫你做功德,師兄姐有幫你做功課迴向, 你才有可能上去。如果你的孩子沒有學佛,沒幫你請示有沒有 到西方,要做什麼功課,也沒有為你做功德,你要往生西方很 困難。所以,要度孩子來學佛,孩子在你死亡的時候,才會幫 你請示,到底你有沒有往生西方?要做什麼功課?孩子才會幫 你注意,用心做功課。不然他頂多後事趕快幫你辦一辦,把你 送走。你有沒有去**西**方世界,孩子不會關心,現在的孩子,更 不可能關心這種事。

所以,你們一定要度你們的孩子,至少度一個來學佛,你 往生西方比較有保障。你的孩子有學佛,他會來佛堂請示,你 還沒有往生西方,菩薩派一大堆功課,你的孩子才會拜託師兄 姐幫你誦經迴向,你才能在7天之內,往生西方世界。

#### 【請示 153】

- (1) 家中有好幾代的長輩,都供奉民間信仰的多種神明及祖先, 同修每天都要他上香,一支插天公,一支插神明,一支插 祖先。他想來皈依,又怕同修質問不高興,造成夫妻間的 感情糾紛。為了不造成家庭種種的困擾,所以一直不敢來 皈依。
- (2) 若來皈依後,不拜家中的神明,有什麼辦法說服同修? 該如何處理?

#### 和尚開示:

一般民間,從幾代前的祖先到我們現在這一代,家裡都有 拜神明,媽祖、關公、王爺、千歲,或土地公,台灣的家庭大 多拜土地公跟媽祖,還有觀世音菩薩。和尚以前經常去志義工 家裡普照,他們還沒學佛之前,神明桌中間供奉觀世音菩薩, 十地公擺旁邊,不然就是媽祖擺旁邊。有的媽祖擺中間,旁邊 擺了五六尊神明,整間房子像神壇一樣。

也有插令旗的,黑旗、白旗、紅旗插得滿滿的,還有符咒 貼在牆壁。祖先牌位擺最旁邊,還有一個天公爐吊在樑上。天 公爐一支香,神明一支香,祖先一支香。一般傳統的三合院, 才會把天公爐從中樑吊下來,現代都市的公寓,家裡比較沒有 人這樣做,除非是舊房子或透天厝,好幾代都是這樣傳下來。

所以,有的人想來皈依,家裡的人就會阻擋,不然會造成 家庭糾紛。如果已學佛不想拜,家人阻擋怎麼辦?沒辦法你只 有度他來學佛,或是將和尚講的佛法,說給他聽,不然就拿和

開

示



佛學Q&A精典

尚開示的錄音帶,給家人聽。我們現在有正德電視台,可以打 開電視,讓他看和尚開示。

和尚講皈依講得非常圓滿,你可以叫他聽。聽了他會有疑 問,人肯問表示心有動,人不問心就不動。如果肯問你,表示 他心已經動了,你就說佛不打妄語,你怎麼可以懷疑?如果他 不問,表示他根本不相信。

我們只有多利用機會,請信仰外道神明的家人,或是你的 太太先生,或是父母親,讓他多聽和尚在正德電視台的開示。 不是聽一次他就能接受,有時候要聽一、兩個月。慢慢來沒關 係,不能用激將法,也不能操之渦急,欲凍則不達,他會反彈 更大。

最重要的,你要改變給他們看,你學佛之後,比較有修養, 講話理氣多了,每一點都有改變,讓家裡的人看到,學佛的人 真的有改變,你要度他學佛,就比較容易。假如你學佛之後, 都沒有改變,你要度他學佛,皈信三寶,不可能的事。

### 先從自己修,再去度家人

要度家人,自己先修好,再去度家人。你都度不了自己, 如何度家人?你更無法說服他,放棄外道拜神明、天公的行為。 所以,先從自己修,我們的言行、習氣有改變,讓家人真正體 會到,慢慢地潛移默化。如果家人喜歡看書,拿和尚的書給他 看,拿和尚皈依所講的錄音帶讓他聽,或是請他打開電視台聽 和尚開示。

### 度父母親的功德,比供養千百萬億的羅漢功德還大

有很多方式,慢慢地讓他改變修正,因為人原本就有佛性, 要把握因緣去啟發他,要有耐心、愛心,不要急!總有一天, 他會讓你度化來學佛。和尚度了不少基督教、天主教徒,來 正德學佛,就看你的用心、慈悲心。度家人更要有耐心,往往 我們度家人都比較缺乏耐心,度別人反而比較有耐心,這是我 們要檢討的。度父母親更要有耐心,度父母親的功德,比供養 千百萬億的羅漢功德還大。皈依之後,不能再拜神明、天公, 因為犯了三皈依戒。要如何說服家人,來皈依學佛,不再拜神 明?就是依照和尚開示的方法去做。

#### ○ 常律法師法語 ~ 9

學佛目的刀在淨化心靈、 提昇智慧、斷除煩惱、行菩薩 道, 救人離苦得樂。

#### 【請示 154】

佛學Q&A精典

- (1) 有義工聽說和尚開示施食的好處,所以每天施食。一段時 間後,感覺不對勁,好像被干擾了,連家中孩子都說,有 被干擾的感覺,所以就不敢再施食了。
- (2) 不敢再施食這樣對嗎?有什麽更好的方法?
- (3) 一日施食,就要每天施食嗎?偶而沒有施食可以嗎? 每天下午施食一次就可以嗎?如何迴向?
- (4) 將和尚所教的施食方法,Email 給會員,會員說,這個需要 上師親自傳承才可以做。
- (5) 施食可以在屋內念咒語及四寶如來迴向後,才將米飯撒在 陽台的盆栽嗎?因為在陽台念變食真言及四寶如來,會有 蚊子叮咬,所以,是不是可以在室內,先念完咒語及四寶 如來,再去外面施食?
- (6) 四寶如來,只念梵音就可以嗎?

#### 和尚開示:

施食的好處,和尚講過,在《佛說救拔焰口餓鬼陀羅尼 經》、《佛說救面然餓鬼陀羅尼神咒經》、《瑜伽集要救阿難 陀羅尼焰口軌儀經》裏面,佛向阿難開示,如何施食?施食可 以讓我們身體健康,還可以延壽,又可以獲得很多福德。所以, 你想身體健康、壽命延長,要多施食。當然還要看你所施食的 對象是餓鬼,或是天仙、天神,或施食三寶,功德利益不一樣。

若外面有蚊子,可以在室内施食。先用一湯匙的米飯,加 一點水,或是用一個杯子,裝水跟米飯,右手拿著杯子,念變 食真言,再念四寶如來。假如施食餓鬼,變食真言念 7 遍、施 給天人念 14 漏、供養三寶念 21 漏。

念完之後,如果你要施捨給餓鬼,一定要到外面曠野地方 施食,不要在自己的房子裡面,因為當你施食時,餓鬼就會淮 來你家裡吃,家人就會感覺怪怪的。家裡又很舒服,祂就在你 家住著不出去了。所以,施食餓鬼不要在家裡

施食要拿到牆野的地方,倒在乾淨的石頭上、地上、木 頭上都可以,這是施食要注意的地方,不要在家裡

經典中佛說,施食要拿到曠野的地方,倒在乾淨的石頭上、 地上、木頭上都可以,這是施食要注意的地方,不要在家裡。 施食的米要熟的,不可用生米,生米是硬的,吞不下去,要煮 成熟飯餓鬼才吃得下。然後配一杯水,咒語念完再念四寶如來, 再出去外面施食。施食方式,就是照這樣,比較如法。

施食一定要每天施食嗎?隨意。佛說,我們起一個慈悲心, 看到餓鬼這麼餓,我們用飯食來施食餓鬼,跟祂結善緣,自然 你就會得到諸餓鬼的報恩,還有福德,這種福德會讓我們身體 健康,福壽延長。所以,你要每天做也可以,要固定時間。

佛說,在早晨的時間或一切時,就是任何時間都可以,叫 一切時。經典裡面,佛說,早上施食最好,如果早上不方便, 其他時間也可以。你傳給會員,會員說施食要有上師親自傳承, 這說法不對。因為佛說任何人都可以施食,不一定是出家人。

做施食這種法門,跟餓鬼眾生、天仙結緣,跟三寶結緣, 任何人都可以施食,不一定要什麽傳承

做施食這種法門,跟餓鬼眾生、天仙結緣,跟三寶結緣,

開

不一定要什麼傳承。密宗有很多不同的宗派,黃教、紅教、黑 教、本教,每一個教都有自己規定要修的密法,一定要經過上 **師灌頂之後才可以修**,都違背佛法。佛法是方便法,有些密法, 為什麼要上師傳承?因為這些密法,必須要有師父指導,怕你 修錯,或是咒語念錯,或方式不對,所以才要上師來教導,不 叫傳承, 叫教導。

變食直言這種施食的法門,是佛教阿難做的。阿難有一天, 在自己的靜室打坐,忽然間看到有一位餓鬼,很恐怖,披頭散 髮,暴牙暴眼,咽喉細得像針一樣,肚子拱起來像鼓,青面獠 牙,很難看。跟阿難說:「阿難,你三天後,就要墮入我餓鬼 道中。」阿難很驚恐,為什麼三天後會墮入餓鬼道?阿難害怕 就趕快請示佛陀。

佛陀說:「你不用怕,我教你方式,你用米飯跟水,來供 養這些餓鬼,持變食直言,再念四寶如來,再將持過咒,念過 四寶如來的這些飯跟水,右手拿著,到曠野乾淨的石頭上或木 頭上,然後左手彈七次,才倒在乾淨的地上,或是石頭上,或 是木頭上,來供養這些餓鬼道眾生。」

供養餓鬼,食物會變化,每個餓鬼都可以得到摩伽陀國 七七斛食,而得以飲食充滿,解除祂們的饑渴

你供養餓鬼,食物會變化,每個餓鬼都可以得到摩伽陀國 七七斛食,就是每個餓鬼都可以得到七七四十九碗的食物,而 得以飲食充滿,解除祂們的饑渴。餓鬼道眾生,因為受佛及咒 語加持的食物,祂也可以脫離餓鬼道之痛苦,你就可以延長壽 命。佛又教阿難,你也可以用這樣的方法,來供養所有的天仙, 天仙就是天神善神,要先持變食真言14遍。你也可以供養佛法 僧三寶,變食直言要持21漏。

除了用飯跟水以外,還可以用花。我們用供佛的花,持咒 語 21 遍, 天仙餓鬼不用花, 這是針對佛法僧三寶。你要供養佛 法僧三寶,可以用米飯、水還有花,持變食真言 21 遍,再供佛 法僧三寶。這是佛陀教阿難的,可以讓阿難延長壽命,而且福 報無量,色身強健,還可以去除一切災難及一切惡人的加害。

施食給餓鬼,會讓我們壽命、福德無量,身體強健。施 食給天仙,可以得到身體健康、福德無量,一切的仇恨 消除。供養佛,可以壽命無量,身體健康,諸佛歡喜, 天神善神護佑,成就布施滿足

施食給餓鬼,會讓我們壽命、福德無量,身體強健。施食 給天仙,可以得到身體健康、福德無量,一切的仇恨可以消除。 過去的冤親債主,跟你結的冤仇可以化解。若供養佛,可以壽 命無量,身體健康,諸佛歡喜,天神善神護佑,成就布施滿足。 這就是布施餓鬼、天仙、佛法僧三寶,所得到的功德利益。

變食直言:南麻哈 沙爾哇 達他葛達 哇洛《一帖 唵 三跋 喇 三跋喇 吽。常做施食,你的身體會越來越健康,福德更無 量。假使感覺個人經常生病,身體不好,要延長你的壽命,你 就多在家裡行這種布施供養焰口餓鬼的法門,還可以供養天 仙,也可以供養佛法僧三寶,日後就會福德無量,健康長壽, 色身莊嚴,諸佛歡喜,一切冤仇遠離,圓滿一切布施的功德。



和

常律法師

#### 【請示 155】

佛學Q&A精典

上大殿,如果已受五戒者,是否都要搭縵衣?

#### 和尚開示:

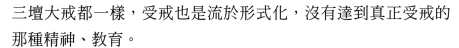
搭縵衣是不如法的,因為有些在家人如果他本來就光頭, 他再搭縵衣,你看不出他是在家人或出家人。在家人的縵衣, 跟出家人的五衣分不清楚,你以為他是出家人,這樣會混淆視 聽。如果在家人搭縵衣的時候,他言不及義,行不如法,或是 動作粗魯,講話比較沒有修養,人家會說你這個出家人怎麼這 樣?會讓人家誤會出家人,毀謗出家人,冒犯出家人。

**這種縵衣**,只有台灣才有,大陸沒有人搭縵衣,不知是哪 個寺廟發明的?搭縵衣也是要露右肩,這是出家人才可以穿 的,結果在家人也跟著穿縵衣,那是不對的。法鼓山聖嚴法師 也認為這樣不如法,所以他們就改了,在法鼓山受五戒,不發 縵衣。不對就要改,不要守舊,會讓佛教界被汗名化。

中國佛教授戒,都太渦儀式化,注重表相,而不著重戒 法入心。受完戒後,大家都不知道戒律的戒體、戒相

受五戒,戒是在心,不在表。中國佛教授戒,都太過儀式 化,注重表相,而不著重戒法入心。受完戒後,大家都不知道 戒律的戒體、戒相。戒體就是戒律要入心,戒相就是受戒之後, 表現在外的行為,有沒有如法如律如義,有沒有威儀。

因為戒律裡面,有很多的威儀戒,你沒有做到,受戒有什么 麼意思?所以,中國的授戒,已經流於形式化,包括出家人的



每一年,佛教界有辦三增大戒,受三增大戒,依照戒律、 經法來講,受戒的人,要在戒師面前,將戒律一條一條的念出 來。第一、弟子○○願意此生此世不殺生。第二、弟子○○願 意此生此世不偷盜。第三、弟子○○願意此生此世不淫欲。再 來不妄語,不飲酒……

要在戒師面前發誓,我這輩子永遠不殺生、不淫欲、不妄 語、不偷盜、不飲酒……。在戒師面前,將戒條一一念出來, 才是如法受戒。

中國佛教授三增大戒也是這樣,一增一增的只問汝今能持 否?上面授戒師在念什麼,我們都不知道。因為出家男眾有兩 百五十條戒,女眾有三百五十條,戒子跪在那裡,戒師念給你 聽,都聽不懂,因為戒師都是外省人,講話有腔調,聽不懂他 在念什麼,等他念完了,你就答:「能持!」這樣就好了。受 完戒,都不知道在受什麽戒,等儀式做完,自己再回去研究戒 律,或請師父教你戒律,這到底在受什麼戒?

戒子不懂戒律就為他受戒,本末倒置,很顛倒的受戒, 這種受戒的儀式很不好

戒子不懂戒律就為他受戒,本末倒置,很顛倒的受戒,這 種受戒的儀式很不好。《八關齋經》、《增一阿含經》卷第 十六及三十八,裡面就有談到,受八關齋戒,戒子一定要將戒 條一條一條念出來,最後還要念一段偈,這樣才能得受戒體。



開 示

正德開山

但是,放眼看台灣的佛寺,沒有一家佛寺授八關齋戒,依 照釋迦牟尼佛所制,為在家人授戒,真的很可悲。台灣的授戒, 已經流於形式化,都完全背離釋迦牟尼佛授戒的規定。

《增一阿含經》卷第十六及三十八,這兩卷裡面寫得很清 楚,八關齋戒授戒法節,是授戒師要先問遮罪,你有弒父、弒 母、弑阿羅漢、破和合僧、出佛身血否?先問你有沒有犯五逆 重罪,你如果犯了五逆重罪,就不能受戒。你沒犯重罪,才幫 你授戒。

受戒者要自己念出戒條,才知道在受那些戒,要遵守的 戒律內容才能瞭解,才不會犯戒

受戒時,要依照八關齋戒的儀規,要求戒子,將八條持戒 的戒條,一條一條念給授戒的師父聽。八關齋戒第一條:不殺 生。第二條:不偷盜。第三條:不淫欲。第四條:不妄語。第 五條:不飲酒。第六條:不著香花鬘,不香油塗身,不歌舞倡伎, 不故往觀聽。第七條:不坐臥高廣大床。第八條:不非時食。

八條戒,你們要一條一條念出來,不是授戒師問你們說: 第一條不殺生,第二條不偷盜,第三條不淫欲,第四條不妄語, 第五條不飲酒,第六條不著香花鬘,香油塗身,不歌舞倡伎, 不故往觀聽,第七條不坐臥高廣大床,第八條不非時食,汝今 能持否?答:「能持」,這樣就好了。不對!這樣犯戒,這是 破壞持戒的法學。

經典寫得非常清楚,不容許再辯論,但是沒有人這樣做。 和尚覺得台灣怎麼變成這樣?台灣的佛教界,授戒如此草率, 直的很荒謬。你們在外面受八關齋戒,都是這樣受的。這種授 戒方式是不對的。中國佛教都流於儀式化,所以末法時代,佛 法不興,正法衰微,連最基本的受戒,也都如此草率,佛法怎 能興旺呢?

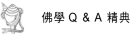
所以,每一位出家人,一旦受戒出來都常常犯戒,不能怪 他,因為他不懂。三壇大戒集合全國的出家人受戒,就要講戒, 講清楚才讓他受戒,戒條沒有講清楚就在受戒,不知道在受什 麼戒?

一般加入獅子會、扶輪計,都必須遵守這個會的規定,入 會的條文、規矩。在你入會的儀式中,要官讀要遵守的獅子會 教條,在會長、副會長及會旗前宣誓,規矩要念出來。我願遵 守這些規定,如有違誓言,願接受懲罰,或失去會員資格。

外面的計團,扶輪計或獅子會,入計都要宣誓,都要念出 他們的會條、規範;哪有出家人受戒,不用念戒條?你們受八 關齋戒、五戒也是如此,這都不對的。受五戒,應該在三寶面 前發誓,我從今以後,一輩子不殺牛、不偷盜、不邪淫、不妄 語、不飲酒。而不是由授戒師問你要不要發誓,顛倒錯亂。所 以,中國佛教授戒的方式,大大的不如法。

這不是批判,是檢討,一個團體能接受別人檢討,這個團 體才能興盛,才有救;一個團體不能接受別人檢討,這個團體 必定腐敗。個人也是一樣,一個人如果不能接受別人檢討, 這個人一定會變廢人。哪個人不會犯錯?哪個人沒有缺點?所 以,團體要經得起大家的檢討。

國家也是一樣,政黨也是一樣,經得起大家檢討,才有改



淮的空間,才有提升的空間。假使一個團體,一個政黨,一個 國家,不能接受別人檢討,說別人在毀謗你,在批判你,那這 個團體就完了,就墮落腐化了。所以,政黨有錯也要自己檢討, 才會成長,才能改進。

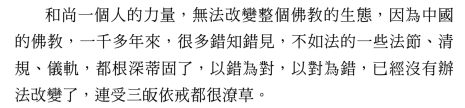
佛教團體,如果不能檢討,將錯就錯,會誤導眾生

佛教團體,如果不能檢討,將錯就錯,會誤導眾生。像出 家人受三增大戒,更是不如法,戒師在增上問,出家男眾有兩 百五十條戒,女眾有三百五十條戒,四波羅夷戒有四條,十三 條僧殘戒,還有波逸提戒、威儀戒幾條,把戒條全部念完,戒 師問:「汝今能持否?」答:「能持」,就算受了出家戒。

但是,出家戒子受戒之後,都不知道戒條的內容,也不知 道戒相、戒行,造成有人出家十幾二十年,都不知道戒律在說 什麼,就經常犯戒。所以,台灣全國的出家人,受戒都不如法, 沒有戒體,戒不入心,受戒無效。

連受八關齋戒,佛都規定要一條一條的念出來,那有出家 人受戒,不用一條條自己念出來,那受什麼戒?都完全違背釋 迦牟尼佛所規定受戒的法節。在家人受八關齋戒都要如法,不 能隨便,更何況出家人受戒更不能隨便,無法得受戒體,戒不 入心,受戒無效。

中國一千多年來,傳授三增大戒,以這種不如法方式來為 出家人授戒,不修改的話,是違背釋迦牟尼佛制定受戒的規範。 在家人受八關齋戒, 都應該如此嚴謹, 受戒完還要念一個偈, 經文講得這麼清楚。



三皈依有三皈依戒條、都要念出來。我弟子某某、盡形壽皈 依佛,寧捨身命,終不皈依外道天魔等,皈依如來正真等正覺。 我弟子某某,盡形壽皈依法,寧捨身命,終不皈依外道典籍。我 弟子某某,盡形壽皈依僧,寧捨身命,終不皈依外道邪眾。

#### 三條皈依戒律:

第一條戒,我弟子○○自皈依佛竟,寧捨身命,終不皈依自 在天魔等,皈依如來至真等正覺,是我世尊慈愍故。自皈依後至 命終為止,不可再信仰皈依任何宗教或外道,只依止偉大佛陀釋 迦牟尼佛的精神、修行、做人。

第二條戒,我弟子○○自皈依法竟,寧捨身命,終不皈依外 道典籍,皈依如來所說三藏十二部一切經典,是我世尊慈愍故。 自皈依後至命終為止,不可再研讀任何宗教或外道典籍,只研讀 導師釋迦牟尼佛的經典。

第三條戒,我弟子○○自皈依僧竟,寧捨身命,終不皈依外 道邪眾,皈依清淨福田僧,是我世尊慈愍故。自皈依後至命終為 止,不可再皈依遵從任何宗教或外道宗教師的教導,只依止遵從 導師釋迦牟尼佛的出家弟子之教導修行做人。

和尚都帶著你們念三皈依戒條。你們到外面皈依,有人會 帶著你們念嗎?所以,你們皈依都無效。好可悲,台灣佛教墮 落到這種程度,真的令人難過。連簡單的三皈依,都如此草率,



隋便為人授三皈依。和尚舉行三皈依受戒儀式之前,先要跟你 們講戒,以前都要講三個小時,全世界沒有人像和尚,授皈依 這麼費工夫,講解佛教的基本教義、基本禮儀、規矩給你們聽。

皈依之後就不可以拜祖先、天公、神明、媽祖等,不可以 問乩童、求神卜卦,不能燒紙錢,犯三皈依戒,皈依無效。將 戒律跟你們講得很清楚,結果你們很多人皈依之後,照常去關 聖帝君廟、媽祖廟拜拜、照常去淮香、遇到事情就去問乩童、 神明,結果三十六位尊神,全部走光了。

皈依之後,如果有守三皈依戒,有三十六位善神保佑其人, 令其安樂。皈依的功德,《灌頂經》講得很清楚。如果你到外 而任何道場皈依,出家師父是像和尚這樣如法如律的為你們皈 依,你們皈依是有效的。如果不是,和尚奉勸你重新皈依,要 照這樣,皈依才有效。

三皈依有三皈依戒,在外面道場受皈依的佛弟子,有很多 都不知道有這三條皈依戒,就這樣草率的受三皈依。中國佛教 一千多年來,連如此神聖的皈依法節,都在做表相,造成法道 不存,師道不立的佛教敗相。

出家人隨便為在家人授三皈依、五戒、菩薩戒,五戒都持 不好,還受菩薩戒。連三皈戒都沒有講清楚,犯了戒也不知道。 難怪不管出家、在家,大家學佛這麼久,出家這麼久,還是習 氣不改,滿腹的經論,滿腹的貪瞋癡,一無是處。根本不了解 佛教的真實義跟思想,所以,佛教傳到中國,已經變成中國式 的佛教, 支離破碎了, 可惜!

佛弟子受三皈依戒是入門,入門很重要,基礎若敗壞了, 澴學什麽佛

佛弟子受三皈依戒是入門,入門很重要,基礎若敗壞了, 還學什麼佛?每一個人都是從受三皈依,再受五戒,然後有的 人出家。連三皈依戒,最基本的根基都腐朽了,沒有基礎,就 去受八關齋戒、五戒、菩薩戒,乃至出家戒,基礎沒打好,就 一直往上受戒,都不實在。

所以,大家修了那麽多年,修到最後都是顛顛倒倒,原因 就在受戒這個關卡。和尚瞭解,皈依戒太重要了,所以以前身 體再怎麼累,都要講三個小時,三個小時都沒上廁所,下面聽 講的人,也都不敢去上廁所,也在下面坐了三個小時。

和尚講三個小時都沒有冷場,沒有人敢離開,怕離開了有 一段沒聽到,大家聽了法喜充滿。以前和尚授三皈依,都坐得 **潚滿的**,現在來皈依的人,沒有幾個。現在學佛的人越來越少, 所以要度父母親來皈依。度父母親皈依,比供養千萬億的羅漢 功德還大,如果父母親還在,你盡量度他來皈依學佛,但要如 法如實的受皈依才可以。

和尚為什麼要跟大家講述這個〈佛道次第廣論〉?就是要 正本清源,讓你們重新認識佛教,你們在外面絕對聽不到的。 和尚全部都引用大藏經,來跟你們講,沒有我自己編的。從〈佛 道次第廣論〉,將你們佛學的基礎打好,接著再講大藏經。

外面道場的出家師父講經,他們講的經典不會超過二十部, 和尚講經,都引用幾百部經文跟你們講,有很多你們不知道的 道理,你在外面絕對聽不到。這是和尚用一輩子的生命心血,



示

正

深入經藏,看經文看到頭量目眩,不知道昏迷了多少次,那種 辛苦的渦程,你們都沒人看到。只要你們每一次都來聽和尚開 示,一年以後,你整個人都會改變。

#### 【請示 156】

現代女孩子大都不願意跟公婆同住,像我的妻子對娘家父母都 很關心,卻對夫家的父母挑三撿四的,對於疼愛她的丈夫實在 很難為。請和尚針對婆媳的問題,為現代的年輕夫妻開示?

#### 和尚開示:

自古以來,婆媳的問題就很難解了,如何解?只有一條路, 就是婆媳兩人都來學佛,聽和尚開示就可以解了,否則永遠無 解,尤其女人問題更難解!有關心的問題都要雙方互相了解, 敞開心胸接納對方,只要有一方沒有辦法接納對方,就很難相 處了。

### 現今社會, 因家庭結構的變遷, 婆媳問題仍是難解

因家庭結構的變遷,大部分現在的年輕人,都是自組家庭, 不跟父母親住在一起。有些是因為父親走了,只剩下母親;或 母親走了,只剩下父親,當時父母親又很辛苦地撫養他們,所 以不忍心將他們送到老人院,就一定得跟他們住在一起以便照 顧,只要是有孝心的孩子大部份都會這樣做。但往往會遇到妻 子跟母親合不來,尤其,有很多的妻子會對自己娘家的父母親 很關心,對夫家的父母親卻不關心,甚至對丈夫的家人,無論 是公公、婆婆或丈夫的兄弟姊妹,都挑三撿四的,這種現象目

前非常普遍。假使遇到這種妻子對公婆不恭敬孝順,你跟她講 道理也沒有用,只有一個辦法,誦經念佛迴向給她們,用佛法 來改變。因為人與人相處,不是一朝一夕的問題,有時剛好婆 媳兩人過去世結了惡緣,這樣就很難處理了。

### 婆媳問題得仰賴佛力來化解

佛說:我們的家人不是冤親就是債主來轉世的,若是善緣, 婆媳之間當然感情很好,如同母女;但若不是來報恩的,或是 過去世結惡緣的,只怕你用什麼辦法都解決不了問題。這就產 涉到過去世媳婦跟公婆的緣分,以過去世結惡緣或是善緣來決 定這個因果。有時你也沒有辦法去管教你的妻子,有些婆婆對 媳婦很兇狠,這種冤親債主一日碰上,不得不成為一家人,又 不得不住在一起時,真的每天都是怨憎會苦,很痛苦的!又不 能分開住,一定得住在一起,那要怎麼辦?爸爸往生了,只剩 媽媽一個人,假如你又是獨子,沒有兄弟姊妹可以每個月輪流 住,你要把她送去哪裡,又不想當不孝子,但是妻子又跟媽媽 或是長輩合不來,妻子沒有孝心、供養心,你也不能強迫她, 念佛迴向給她們。

如果你相信正德佛堂觀世音菩薩的靈感,就到佛堂請示, 為何我的妻子對我媽這麼兇,對長輩這麼不孝、不恭敬,對她 娘家的長輩反而很好?請菩薩指示要做什麼功課或超度什麼對 象, 還是有其它的原因?有的是前世的因緣, 有的是這一世, 也有可能是累世的冤親債主或祖先、地基主在干擾都有可能, 縱使沒有,你也可請示看看父母親跟妻子過去世的這個惡緣, 如何化解?要做什麼功課、誦什麼經或念什麼佛號,較容易化



46

解。其實你要做什麼功課都可以,只是你來請示菩薩,依照菩 薩指示去作,會讓你事半功倍,一針見血找出問題癥結點,可 以縮短痛苦的時間,讓問題早日解決。

你若是按照自己的想法,聽人家說《藥師經》不錯,你就 誦《藥師經》,《阿彌陀經》也不錯,你就誦《阿彌陀經》, 如果剛好能對症下藥就好了。假如這部經或是咒語,比較沒有 辦法化解他們雙方渦去宿世的惡緣,可能時間會拖得比較久。 若能來請示菩薩,依菩薩指示誦什麼經或持什麼咒,較能快速 有效的解決你們的問題。

最後,和尚只能建議你不妨到正德佛堂請示菩薩,否則,婆 媳之間的問題實在是很難解,唯有透過佛法的修行,方能解決。

### 【請示 157】

有的人進去寺廟就會頭量、流眼淚、打冷顫、起雞皮疙瘩,這 是什麼原因?

#### 和冶開示:

很多人都有這種敏感體質,其實跟你的感官神經有關。有 些寺廟空氣不好,像道教的寺廟,點了很多香,還有燒金紙, 空氣不好,自然會影響你的呼吸道,刺激感官神經。因為有的 香是化學原料做的,會嗆鼻,干擾你的神經系統,讓你想流眼 淚,或是打冷顫。

以醫學的角度來講,你到了一個空氣很不好的空間裡面, 又夾雜這麼多的化學元素,空間充滿了汗染物,這些汗染物裡 面,有很多的化學物質,當然會騷擾你的神經系統,干擾你的

血液,產生化學變化,就會影響你的感官系統。有人會打冷顫, 或流眼淚,人覺得不舒服,其實都跟空氣有關,並非你有敏感 體質。

如果淮到佛寺,淮到大雄寶殿,佛寺裡面沒有燒金紙,沒 有燒香,不會這樣。有的人走到神廟就會不舒服,走到佛寺就 不會,那是空氣的問題。有些人不明道理,以為去寺廟被鬼魂 干擾,或比較敏感,其實都不是。

真的被亡靈干擾,眼睛會恍神呆滯,眼睛直視。人如果真 的被广靈干擾,很好辨認。你跟他講話,他聽不懂,神識不清, 或回去一直做惡夢。因為他在睡覺的時候,他的靈識被亡靈干 擾,不得清靜,會一直做惡夢,眼神呆滯,心悸、頭暈。

像和尚就經常被亡靈干擾,每次梁皇寶懺法會到了,身體 就很不舒服,有時候心情很差。有的人被鬼魂干擾時,心情就 很惡劣。每一次高雄、台北、彰化舉辦梁皇寶懺法會,和尚身 體就會有異狀,那幾天心情會鬱悶,頭暈,這就是亡靈干擾。

被亡靈干擾,要趕快為亡靈超度,誦《阿彌陀經》,或 念佛迴向,會舒服一點

被广靈干擾,要趕快為广靈招度,誦《阿彌陀經》,或念 佛迴向,會舒服一點。如果你個人,或是你的家人有這種情況, 尤其當正德的志義工,你們的祖先、累世的冤親債主、父母兄 弟姊妹,都知道你所護持的正德佛堂,要辦梁皇寶懺法會,你 還不趕快為祂報名超度,仍然猶豫不決,祂就讓你難過。

其實不能叫干擾,那是在通知你,祂很痛苦,因為你是祂 的子孫,血脈相承,祖先難渦,你也會受影響。包括你渦去世



的父母兄弟姊妹也是一樣,血脈相連,你現在來轉世為人,祂 在無形的世界,陰間的世界,在地獄、餓鬼道受苦, 祂希望藉 著你的慈悲、孝順,來為祂超度,透過佛法的力量,讓祂離苦 得樂,你不知道, 祂就讓你難過了。

我們很多正德的志義工,都有這種情況發生,因為你們的 歷代祖先,往生的親人,或是累世的父母兄弟姊妹,家裡的地 基主、地基婆、祂一定會要求你為祂紹度、你來報名之後人就 好了。

高雄鳥松區,有一家很大的佛寺,有一位大護法,他的同 修下部一直流血,在長庚醫院住院快一個月了,長庚醫院涌知, 不能再住了,要辦出院。她每天要輸血、打針血才能止,不打 針血又繼續流。長庚所有的醫師杳不出病因,檢杳子宮正常, 其他器官也都正常,為什麼一直流血不停?

他去求助住持師父,師父說:「你趕快去找正德佛堂菩薩。」 他就趕快來請示。義工郭添發替他請示的,原來是她累世的冤 親債主、祖先干擾,趕快為祂們報名超度就好了。

她馬上到辦公室登記報名超度,登記之後,人才走出辦公 室,血就止了。郭居十剛好從外面進來,遇到他們,「師兄、 師姊現在怎麼樣了,有沒有好一點?」「好了,剛才她去報名, 血就不流了。」

都還沒紹度,累世的冤親債主、歷代祖先就知道你已經替 祂報名,要幫祂立牌位了,祂的心就安了,所以就不再干擾妳, 自然那個無名病就好了。無名病就是杳不出病因的那種病,什 麼都正常,她下部卻一直流血不停。

郭居十每次談到這件事,都講得很激動,因為這件事是他 幫忙請示的,所以很有成就感。這個案例,是非常嚴重的一個 案例,竟然報名超度就好了。

所以,和尚一直鼓勵大家,不要等發生事情才要超度,平 時偶爾要超度歷代祖先。因為歷代祖先太多了,數不清。我們 的累世冤親債主,父母兄弟姊妹也數不清。所以,每一次超度 法會,和尚都鼓勵你們要來參加,不要等到有事,再來為祂們 超度,讓自己受苦,無法入睡。

如果真的有干擾,不能叫鬼魂附體, 祂要求救,所以讓妳 身體感覺痛苦,你才知道要為祂紹度做功德,你為祂紹度做功 德迴向,你的病就好了。精神受騷擾,或是神經系統被騷擾, 或化學物質干擾,你就會出現神經失常,打冷顫,或睡不著, 身體會顯示一些異狀,這不叫敏感體質。

#### C 常律法師法語 ~ 9

諸欲求時苦,得之多怖畏: 失之懷執惱,一切每樂時。



正

開

和

常律法師

示

#### 【請示 158】

佛學Q&A精典

- (1) 皈依之後,是否可以拜四面佛,或媽祖?
- (2) 濟公活佛是否真有其人?或是小說的故事?

#### 和尚開示:

四面佛不是佛,四面佛在泰國,類似他們的土地公、地 方神明

四面佛不是佛,四面佛在泰國,類似他們的土地公、地方 神明。祂有四種相,求財、求感情、求事業、求工作,有四面, 也有求身體的。四面佛讓你求四種,解決你生老病死的問題, 這是地方神明,所以不要去拜四面佛。

有關四面佛,有很多的傳說,有女眾去求祂,覺得有感應, 就想演一齣戲給神明看,自己就親自去演給祂看,其實這都不 是正信的佛教。皈依之後,就不能再拜媽祖及天公、神明。

濟公不是佛,怎能稱他為活佛?這是破佛知見,冒瀆佛陀

有關濟公的行化故事,他是完全違背佛教出家人的戒律。 濟公來降世人間的時候,已經從像法墮入末法時代。佛經記載, 末法時代絕對沒有羅漢來轉世,也就是說,末法時代的出家人, 沒有一個可以證得羅漢。既然沒有人證得羅漢,怎能稱他是濟 公活佛,或濟公羅漢?他不是佛,又怎能稱他為活佛?這是破 佛知見,冒瀆佛陀。



菩薩都不敢稱自己是活佛,所以濟公活佛,是世俗人將他 神化了, 他是小說編造的人物, 充滿神話色彩。依佛教戒律, 任何得道的高僧,或具神通變化的羅漢、辟支佛,或神通廣大 的觀世音菩薩,都不敢說自己是佛。你是學生,怎能說你是老 **師呢?如此是偽造老師,偽造佛。所以,濟公活佛是小說筆下** 的神奇人物。

羅漢為什麼能保有神通,證得四果羅漢的聖位?就是因為 祂持戒精嚴。所以, 那有出家人可以飲酒、食肉, 不守戒律, 還要裝得瘋瘋癲癲, 違犯威儀戒。小說中的濟癲完全違背佛教 出家人應守的戒律,他連做出家人都不夠資格,怎麼能稱他為 活佛?

飲酒吃肉,就犯了兩條大戒律。出家人喝酒,破酒戒; 吃肉,破殺生戒,怎能再出家

他是小說創造的神奇人物,一般比丘都不能隨便犯戒,更 何況是羅漢。飲酒吃肉,就犯了兩條大戒律,出家人喝酒,破 酒戒;吃肉,破殺生戒,怎能再出家?

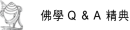
濟公的種種不法行為,完全是在破壞出家人的形象及佛 教的名聲。所以〈濟公傳〉只能當小說看

濟公已經是破戒和尚, 怎麼出家? 應該還俗了, 還裝瘋賣 傻,瘋瘋癲癲。出家人不可以瘋瘋癲癲,不像出家人,又犯了 威儀戒。看濟公的種種不法行為,完全是在破壞出家人的形象



正德開

Ш



及佛教的名聲。所以〈濟公傳〉只能當小說看。

以佛教的戒律,佛教的精神,濟公的種種行為,是在污衊 佛教,將出家人污名化。大家都不知道,還以濟公作為標竿。 小說中描述濟公縣壺濟世、除奸、扶弱濟貧,這種精神我們可 以接受。但是,以出家戒律來講,他都不具足出家人應有的戒 行戒相,他理該還俗,不能再出家了,因為他已經破了出家大 戒。小說筆下的濟公,幾乎所有戒律都犯,怎麼能出家?

### 羅漢比丘犯戒,立刻失去神涌

羅漢比丘犯戒,立刻失去神涌。提婆達多,請修羅陀比丘 教祂神通, 祂證得神通後, 才興起要害佛的惡念惡行。結果, 當祂興起要害佛的念頭後,提婆達多的神涌就消失了。

佛陀時代,有一位五誦仙人,以前印度,外道也有人修行 到證得神涌的境界,包括婆羅門教及其他外教。因為印度有 九十六種外道,好好的修行都可以證得神通。

其中有一位五通仙人,祂經常來國王的宮廷,祂每一次來 宫廷,都用飛的淮來,向國王講道,國王都供養祂非常豐富的 飲食、用物。有一天,這位五通仙人,來宮廷找國王,剛好國 王不在,由公主接待。公主長得非常漂亮,皮膚潔白細嫩,五 涌仙人,到了宫廷,看到公主長得這麼漂亮,心中起了愛慕的 **悠心**,神通就完全消失了。

有神通的人,心要很清淨,只要起一絲一毫的慾念,神 通全部消失

有神涌的人,心要很清淨,只要起一絲一毫的慾念,神涌

全部消失。神涌不見了,祂要回到山上,只好用走的。當祂走 出王宮時,文武百官就知道這位五誦仙人已經失去神誦了。以 前的人都知道,為什麼會失去神通?一定有做錯事。所以,這 位五通仙人,很慚愧的走回山上。

等國王回來時,宮廷的官人,就向國王報告,剛才那位五 通仙人,要來跟國王盲教,因為看到公主漂亮,興起慾心,所 以失去神涌,用走的回去了。國王知道這位仙人動了凡心,才 會失去神涌。

仙人回到山上後,就懺悔自己起心動念,又開始經年的修 行,沒有幾年,神誦又恢復了。他開始用飛的,又飛到宮廷裡 面,要跟國王盲教。他向國王懺悔,上一次來,因對你女兒起 了愛慾,動了凡心,所以失去神涌,這幾年,都不敢再來宮廷 找國王。在山上,努力清淨修行,現在神通又恢復了,才敢來 找國王。

人修煉到一個境界,如果動了凡心,神通就沒有了。破戒、 犯戒行為都還沒犯,只是起心動念而已,神通就自動消失

人修煉到一個境界,如果動了凡心,神通就沒有了。破戒、 犯戒行為都還沒犯,只是起心動念而已,神通就自動消失。濟 公還犯了那麼多的戒律,尚能保有神通,不可能的事。所以, 從這一點我們就可以判斷,他是小說人物。

依照戒律,沒有開悟證果的比丘,不可以讓人家雕像來 拜,那是犯戒的

我們佛教徒不可以對濟公崇拜,依照戒律,沒有開悟證果

示



的比丘,不可以讓人家雕像來拜,那是犯戒的。其實羅漢還不 能正式供奉在佛桌上。依照佛教戒律,比較嚴格的角度來看, 佛桌上只能擺佛像而已,連菩薩都不能擺。

佛桌上為什麼要擺菩薩?因為菩薩是佛的侍者,所以擺兩 尊菩薩。像供奉阿彌佛陀,就擺觀世音菩薩、大勢至菩薩兩尊 菩薩,因為要禮拜阿彌佛陀,順便禮拜這兩位菩薩。一般的佛 寺道場,都以禮拜佛像為主,因為佛是弟子的導師。

比丘弟子不應該跟導師坐在一起,也不能同坐在一個桌上。 佛不可以跟菩薩擺在一起,因為菩薩、羅漢都是佛的弟子。菩 薩跟羅漢都是比丘形象,都是光頭比丘。本尊的觀世音菩薩, 也是光頭比丘。

只有佛才有自然形成的髮髻,修成佛,頭髮就會長出來, 頭頂變成一顆一顆的髮髻

只有佛不是比丘,佛是無見頂像,頭尖尖的,無法看到佛 的頭頂,叫做無見頂像。只有佛才有自然形成的髮髻,修成佛, 頭髮就會長出來,頭頂變成一顆一顆的髮髻。

菩薩跟羅漢都是佛的弟子,弟子不可以跟師父平起平 坐。所以,佛像旁邊不應該擺菩薩、羅漢,不如法,不 如戒,違背倫理

菩薩跟羅漢都是佛的弟子,弟子不可以跟師父平起平坐。 所以,佛像旁邊不應該擺菩薩、羅漢,不如法,不如戒,違背 倫理。但是,民間都喜歡將佛菩薩擺在一起,其實是不對的。

所以,為了做一個區隔,菩薩就要擺在佛的兩邊比較前面 一點,有的是擺後面一點。其實,依戒菩薩應該坐下桌,我們 佛堂地藏菩薩坐在下桌,兩位護法就站兩邊。護法神也不能請 到佛桌上,跟佛平起平坐。所以,佛桌上只能坐安奉的佛像, 菩薩安奉於佛桌下層,弟子要在下座,師父在上座。

為人子女,不可以跟父母坐在一起, 學生也不可以跟老師 坐在一起, 這是禮節、倫理。我們要懂得戒律、倫理, 佛教的 倫理都很嚴格,絲毫不能違犯。冒犯師長,罪也是很重。

佛教不拜濟公,濟公不是真實人物,他是小說人物。所以, 我們要有追根究底的精神,要用佛教的戒律,來看待小說底下 的這位濟公人物,我們就知道,原來我們被寫小說的人騙了。

以前沒有學佛,以為濟癲和尚值得敬佩,當然他的救世精 神,幫助人、解救人,值得欽佩,但是,他個人的行為,不值 得我們敬佩讚揚跟鼓勵。因為他完全違犯出家人的戒律,完全 將出家人污名化,破壞出家人的形象。

他根本不是出家人,真正的出家人,絕對不會這樣做。出 家人真的有神通,絕對不會如此。民國初年,有一位類似大家 所講的,濟公活佛的這一號人物,叫做「金山活佛」,這一號 人物確實存在。以前鳳山佛教蓮社的開山和尚,煮雲老和尚, 還有樂觀法師,他們曾經跟金山活佛相處過,以後有時間再跟 你們開示他的故事。

#### 【請示 159】

佛學Q&A精典

弟子在醫院工作,有一位年輕人捐贈器官,他的媽媽、弟弟、 親人護送大體到開刀房,當時我在場,馬上念佛號,懇求佛光 普照,接引亡者往生西方。當日我身體就感覺不大舒服,剛好 當天晚上,高雄總院舉辦梁皇寶懺法會,我就將功德迴向給亡 者。從此以後,我的腦海一直浮現,亡者媽媽暈倒的畫面。我 這樣做迴向是否正確?以後有類似的狀況該如何?

#### 和冶開示:

和尚要提醒大家,醫院這個地方少去為妙,盡量不要踏入 醫院。因為醫院裡面,有太多的亡靈在走動,有的人死在醫院, 祂的靈魂不走,就在那邊。大醫院的醫師,幾乎都遇到奇奇怪 怪的靈異事件,尤其在電梯裡面。

你在大醫院當醫師久了,沒有一個敢說他不信鬼。有一位 台大醫師,曾經在電視台談到遇鬼的經驗,還有幾位醫師,也 談他們在醫院看病,所遇到的種種奇怪事件。

那幾位醫師都是有頭有臉的名醫,都是高級知識份子。他 們沒有宗教信仰,每一位講的卻都一樣,在醫院真的時常碰到 靈異事件。

有一位台大醫師說,因為台大有一個走廊很長,有一天, 他趕著要下班,忽然間,有一位他認識的周醫師,跟他擦身而 過,「周醫師!我要下班了,你現在要來接班嗎?」他說:「是 啊!」跟他點個頭就走了。結果他一走出去,外面急診室即傳 來消息說,剛剛那一位周醫師死了。他說:「奇怪,我剛剛才

跟他擦身而過,怎麼就死掉了?莫非剛才那個是鬼?」

一位護理長說,有一天晚上,有一位住在重症病房的老太 婆,因為護士對她很好,這位老太婆來到櫃檯說:「我今天要 走了,我要回去了。」護理長說:「好,妳走好喔!」護理長 一愣,心想:「奇怪!老太太都還沒辦出院,怎麼就跟她說再 見,她要回家,謝謝護理長的照顧?」護理長百思不解,仍繼 續工作。

過了一會,一位護士跑來說:「護理長!剛剛○○號病房 的老太婆死了。」「奇怪!她剛才還跟我打招呼,謝謝我們的 照顧,她要回家了。莫非我剛才看到的是鬼魂?」這都是真人 **實事,醫牛、護十現場說出來的。** 

### 去醫院,不要自己一個人搭電梯,最好找伴一起進去

因為我們要蓋醫院,我們也要知道這種事。陰陽眼的人, 眼睛可以看到鬼魂,他都會告訴別人,如果去醫院,不要自己 一個人搭電梯,最好找伴一起進去。不然你進了電梯,明明看 到一個人在裡面,出來時,那個人卻突然不見了。更何況你又 在醫院工作,碰到這種情況,是理所當然。不用懷疑,不用奇 怪,這是捐贈器官的年輕人找上門了。

因為摘除器官,是很痛苦的,雖然有打麻醉藥,人死了, 耳識仍存在,你摘除祂的器官,祂一定會痛。人剛死叫假死, 不是真的完全死亡,別人在講什麼,祂都聽得到。

我們去幫亡者助念,死人原本眼睛張大,嘴巴很開的,助 念到眼口合起來。死人聽到祂討厭的媳婦名字,眼睛又張開,



只是講不出來而已。也許是祂的家人替祂作主,將器官捐出來 做功德,但是广者卻非常痛苦。所以,是否要捐器官,和尚持 平,不贊成也不反對。

想要往生西方世界,要一心念佛,捐器官要考慮。因為 摘除器官的時候,很痛苦,無法跟著念佛

如果你們想要往生西方世界,要一心念佛,捐器官要考慮。 到西方極樂世界成佛,將來度更多的眾生才重要,不要因為捐 了器官,救了一兩個人,卻永遠在六道輪迴,頂多到天堂世界 而已。因為你摘除器官的時候,沒有辦法跟著念佛,痛死了, 那能念佛?

《無常經》佛說,人死了,用電扇吹亡者屍體,有如萬 刀割體、萬箭穿心般痛苦

《無常經》說,人死了,用電扇吹亡者屍體,有如萬刀割 體、萬箭穿心般痛苦。有些人在手術的時候,他靈魂出竅在半 空中停留,從天花板往下看,看醫牛替他手術。醫牛如何將他 肚子剖開,怎麼手術,他都看得一清二楚,連醫生護士對話也 都聽到。

等他醒來時,告訴醫生,剛才我都有聽到你們在說什麼, 讓醫生嚇了一跳。死而復生的人也說,稍微動他一下,都很痛。 和尚曾死過,才瞭解那種痛苦。所以,我個人絕對不損器官。

這位年輕人捐大體,當然很痛苦。知道你是常律法師的弟

子,你是正德佛堂的志義工,你有學佛,祂當然要找你為祂紹 度、做功課迴向給祂。

皈依學佛的人,有36位善神保護,受五戒的人,有25 位戒神保佑

皈依學佛的人,有36位善神保護,頭上有佛光注照,有三 寶之光。受五戒的人,每一戒有五位戒神護戒,共有25位戒神 保佑。皈依有 36 位善神,再受五戒又有 25 位戒神,總共有 61 位善神在保護你,你身上會發光。

我們皈依三寶受戒後,你走過寺廟,神明都要站起來,不 敢坐著,和尚不會打妄言。如果你守戒清淨,是一個正信的三 **寶弟子**,你經過仟何神廟,神明都要站起來,向你敬禮,這叫 三寶之光。

因為你有佛光注照,亡者知道,祂要跟隨一位有光芒、有 功德的人,祂才能得到解脫。祂看你是佛弟子,全身發光,佛 光注照,跟著你絕對有救。所以,你遇到這種情況,你要為這 個亡者超度。

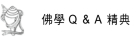
醫院裡面鬼魂很多,所以在醫院工作的人,要時常念佛, 比較沒有干擾

你可以為這個亡者立牌位,為祂超度,和祂結善緣,讓亡 者往生善道。這位青年,又這麼有愛心,捐器官,你就助祂一 臂之力,往生西方世界。醫院裡面鬼魂很多,經常在醫院工作 的醫師護士,都會碰到奇奇怪怪的事情。所以,在醫院工作的 人,要時常念佛,比較沒有干擾。



☆
正

常律法師



用佛號祈求佛光注照,讓醫院的這些亡靈,可以早日脫離 醫院,往生善道,不要在醫院裡面徘徊,這樣不好,對其他病 人也不好。我們到醫院,去探望病人,一進去就要念阿彌陀佛。 我們念阿彌陀佛,可以獲得25位菩薩加持。

當下念一句阿彌陀佛, 西方教主阿彌陀佛, 會派 25 位菩薩 來加持你,你到哪裡,鬼靈不敢纏著你,仟何邪魔鬼怪都不敢 霸凌你的靈魂,不敢干擾你。

在經典裡面,佛談到鬼靈的世界,非常的微細,和尚有寫 一本《你所不知道的真實鬼靈世界》,出版計看到這一本,就 替和尚出版, 還是暢銷書, 因為沒有人寫得這麼精闢深入。和 尚完全依照釋迦牟尼佛,所開示有關鬼靈的世界編輯。佛說餓 鬼有36種, 祂只是將鬼歸類為36種,其實還有很多種。

我們出生的時候,佛說就有鬼跟著我們,一個善鬼跟一 個惡鬼

鬼在哪裡?我們出生的時候,佛說就有鬼跟著我們,一個 善鬼跟一個惡鬼。我們如果做惡多,惡鬼就多跟隨你,你一輩 子就不光明,很多事就會不順淺,因為你身邊都是惡鬼。你多 行善,你身邊的善鬼就越多。我們佛教不講鬼,都講神,山有 山神,樹有樹神,水有水神,街道有街道神,地有地神,墓有 守墓神、守地鬼叫守地神。十字路口、街道邊的神、叫做孤魂 野鬼。

佛說,每個人家裡都有鬼,只是你看不到祂,祂看得到你。 鬼有很多種,有善的也有惡的。有善鬼也有福報鬼、貧窮鬼。 每一個人都有鬼跟隨我們,有的是要幫助你,有的是要害你。

你是修行人,鬼就不會害你,身邊只有善鬼,惡鬼就離開了。

一般沒有修行的人,死了,保護我們一輩子的那個善鬼, 就吸我們那一口氣,來活命。你們要瞭解真正的鬼神世界,就 看和尚寫的那本書,都引經據典。

到醫院為防患醫院裏的孤魂野鬼纏擾,就要一直念佛

所以,我們到了醫院,為了預防醫院裡面的孤魂野鬼來纏 著你,你必定要採取防節措施,最直接、最有效的,就是念阿 彌陀佛。一直念, 淮到醫院要念, 出來也要念。探病的時候, 要鼓勵住院的親人,叫他念佛。所以沒事不要去逛醫院,那個 地方不是好地方。

醫院一年當中,不知死了多少人,我們人生的生老病死, 都在醫院解決。在醫院出生,老了也要去醫院住院,生病也要 去醫院治療、手術,死也在醫院死亡。無論少年、青年、中年, 每個人都會生病,就要去住醫院,小病不住院也要走一趟。所 以,我們一生跟醫院脫不了關係。

這個地方,是非常令人討厭的地方,但你又非去不可。我 們最討厭的地方,最不吉祥的地方,我們卻跟它脫不了關係。 就像這個人我很討厭,卻跟他結婚,當一輩子的夫妻。往往我 們討厭的人,卻要跟你一輩子,這是宿命的安排,怨不得人。

醫院是我們最討厭的地方,偏偏我們從生到死,都跟它結 下不能解的因緣,所以,我們去醫院,就一直念佛就好了,沒 事就不要去。但是你們志義工,一定要來正德醫院值班。



八正德開

#### 【請示 160】

佛學Q&A精典

早在 20 年前,有人說我有天命,這個天命指的是什麽?我只知 道我的第六感很強,我本身是護理人員,可以感應病人瀕死的 前兆。但是,現在我母親罹患直腸癌第三期,受病魔干擾,我 卻無法感應, 請和尚指示正確的光明大道。

#### 和尚開示:

「帶天命」,這是道教的說法,帶天命的意思,就是要來 救世,給神明差遣,做神明的乾兒子。神明有任務給你,你要 出來濟世,不然就要去設壇當乩童,或者神明要教你涌靈,這 叫帶天命。

帶天命就是上天賜給你一個任務,命就是任務。你與生俱 來,上天有一個任務要你去做,道教叫做救世,佛教叫弘法利 生。你要出來救世,這叫天命。

皈依學佛的人,都帶有佛命,佛有任務要我們做。出家 人弘法,你們要護法

學佛的人,都帶有佛命,佛有仟務要我們做。當我們皈依 的一剎那,你就帶有佛命了。佛要你們在家人護法,出家人弘 法, 護法就是你們的佛命。

和尚也是帶著佛命來出家,佛派給我的任務,就是要弘法 利生。我弘法,你們護法,大家合作無間,才可以將佛法弘揚 開來,廣度無量的眾生,脫離六道生死輪迴之苦。我們帶的是 佛命,沒有學佛的人帶的是天命。

神明看上了哪一個人,跟祂有緣,你就要當祂的乩童,乖 乖來濟世,當神明的傳話人。你沒有來不行,神明有任務給你, 這叫做天命。

要是真的被指定當乩童,你沒有答應祂,祂就讓你家裏諸 事不順,無心工作,讓你家裡出問題,你只好乖乖去當乩童。

和尚遇到過這種人,我問他怎麼會來當乩童?他說沒辦法, 神明說我帶天命,我在忙我的工作,就被乩童、神明找到。他 想違抗神明的意思,神明就讓他家裡出問題,讓他工作、事業 不順,身體不能作主。

神明如果叫你當乩童,你要違抗神明,祂就處罰你,你只 好乖乖去做。所以,不要看不起乩童,也有律師、醫生當乩童, 不要認為乩童都是知識較低的人,乩童也有高級知識份子。

有一位乩童,白天當醫生,晚上當乩童,電視曾經報導, 也採訪過,他就是被神明看中,這叫做帶天命,他晚上就要去 濟世。有一位律師,在當濟公的乩童,也曾經上政論節目。他 在一個宮廟當乩童,晚上時間到了,他就穿著濟公衣,破衣破 帽,開始起乩辦事。

所以,神明要抓誰,沒人知道,就看哪個人跟祂有緣,這 叫做天命。這種天命是好是壞,自己去思維。以生死靈魂學來 探討,這種人很容易被四度空間、五度空間、六度空間的神靈 找上,讓你遇到一些奇奇怪怪的靈異事件。

基督教、天主教、佛教都有,這個跟宗教無關。這是因為 我們虛空世界裡,有太多的神靈、鬼神,祂會借用某一個人的 靈體,控制他的靈體,或利用他的靈體,來傳達神的旨意,透 渦他的嘴巴,肢體語言,詮釋神的旨意。

<< 正德

和

常律法師

歐美國家有的靈媒,也有高級知識份子。基督教、天主教 的靈媒,是鬼神直接找上他,讓他能聽得到鬼神的對話,讓他 能看到鬼神,可以辦事情。

歐美地區,有鬼屋就要找靈媒去看,這間房子,有多少亡 者,這間房子有什麼鬼?以前主人的鬼魂在這裡鬧,因為這間 房子地底下有墳墓,墳墓裡面埋了幾百年前的屋主,沒有挖出 來,你住在祂的房子上面,祂就要干擾你。你叫靈媒來看,靈 媒有辦法跟广靈對話。

美國有一群科學家,在探討靈媒跟鬼神對話。還有鬼屋, 用科學儀器都可以錄到鬼靈的聲音,與這家主人在世時的聲音 都完全一樣。和尚在《你所不知道的真實鬼靈世界》這本書有 寫到,某個頻道也有報導。

有一群人,只要哪個地方發生鬧鬼現象,他們就會進去錄 影、錄音,鬼的形象、鬼的聲音,真的都有錄到,然後播出來 給大家聽。有一位保齡球館的老闆,死在保齡球館裡面,現在 保齡球館的職員,到了晚上,就會聽到他們老闆經常跟他們員 工講的一句話。

他們去錄音,再播給員工聽,員工證實,這句話確實是他 們老闆,經常跟員工講的。每次老闆進來,就跟員工講這句打 招呼的語言,這個聲音就是他們老闆的聲音。高科技的照相技 術,可以照到那個鬼魂,大部份臉都不清楚,但是祂的身影照 得出來,很清楚。

有的人第六感比較強,像靈媒、陰陽眼、涌靈者,第六感都 比較強。他的靈魂比較沒有雜質,比較清淨。他跟神明的靈,比 較能接近契合。所以,神的旨意他接收得到,聽得到,看得到。

### 人體有體質,靈魂也有靈質

人體有體質,靈魂也有靈質。有的人靈魂比較清淨,比較沒 有雜念,沒有煩惱,這種人比較容易涌靈,容易跟鬼神接觸,看 到鬼神,聽到鬼神說話的聲音。你們靈魂的質比較汗濁,因為你 們心思混亂,執著、妄想、煩惱特別多,所以靈魂雜質比較多。

人與生俱來都跟佛一樣,具有神通,因累世造業及妄想、 執著、煩惱,讓我們失去了神涌

這些雜質就是我們的妄想、執著、煩惱、貪瞋癡慢疑等, 讓我們靈魂不乾淨有雜質。佛說,其實人與生俱來都跟佛一樣, 具有神通,因累世造業及妄想、執著、煩惱,讓我們原有的神 涌不見了。

在《小緣經》、《世記經》中,佛說,天人從光音天下降 到地球的時候,每一位天人都具有五大神涌,是光體的。因會 吃地球的甘泉,變成有肉體,失去神足涌,沒有辦法再飛回天 上,就留在地球。所以,我們人本來是沒有肉體,變成有肉體。

我們的靈魂是光體,光體來到地球,貪吃地球冒出來的甘 泉,就變成有肉體,越吃身體就越粗重,失去神足通,沒有辦 法回到天堂了。所以我們人本來的靈魂,就具有五通,因為一 直輪迴,每一輩子有這麼多的執著、妄想、煩惱、業力障住了, 神涌就不見了。

眼睛看不遠,耳朵無法聽得很遠,也不會飛,不瞭解別人 的心,無他心通、天眼通、天耳通、神足通、宿命通,這些通 都不見了。因為靈識充滿了雜念、雜質,漸漸失去了清靜的本 性(即佛性)。

人的靈魂是一道光,有雜質的人,光就會黯淡。光越暗 就往下墜落到地獄; 次暗的就到餓鬼道, 稍微灰一點就 到畜生道;有灰有白就轉世常人;完全白的就到天堂

靈魂,佛教稱為靈識,靈識是光體,光體沒有雜質才會發 光。人的靈魂是一道光,有雜質的人,光就會黯淡。光越暗就 往下墜落到地獄;次暗的就到餓鬼道;稍微灰一點,就到畜牛 道;有灰有白就轉世當人,人有苦有樂。完全白的,就到天堂, 完全金光的,就是佛、菩薩、羅漢。

佛菩薩、羅漢,依光大小,光芒的亮度,分別祂是羅漢、 菩薩或是佛。佛的光度,照射距離、而積,超越菩薩千萬倍。 佛也有分等級,一般的佛光只有一丈,也有一百丈、一千丈、 一萬丈。有一佛國到六百佛國,阿彌陀佛超過千萬佛國。以光 明來看這尊佛的威德力、功德力,用光來測試。和尚開示的〈西 方極樂世界的真相〉都有講到。

人的靈魂是光體,依光的色澤,可以判斷你死後往生那 一消

《佛說阿彌陀三耶三佛薩樓佛檀過度人道經》、《大阿彌 陀經》,裡面都有談到,全宇宙所有諸佛,光明最大、神涌最 大、威德最大,就是阿彌陀佛。用光來測試你的靈魂,人的靈 魂,是光體,光有很暗的,有次暗的,有灰有白,有全白的, 看光線的色澤,可以判斷你是往地獄,還是餓鬼、畜生道。

我們人本來就具有這種神誦,這叫第六感。有靈體的人, 第六感強的人,他的光體靈魂,比較沒有雜質,光比較白,沒 有灰色。你們白中透灰,有灰色,所以你們就看不到神明,聽 不到神明的話,看不到眼睛看不到的東西,聽不到耳朵聽不到 的聲音。

第六感强的人,他的靈魂全白,比較乾淨,比較沒有雜質, 跟神明同頻道、同頻率、同光亮,當然可以接收到神明的訊息。 第六感強,就比較有預知的能力,感應的能力。這叫靈魂的本 能,不叫神涌。

### 修行的目的,就是要找回我們的本能

人類從天上下凡人間,就具有五涌,這是我們的本能。因 累世輪迴,失去本能。所以,修行的目的,就是要找回我們的 本能(佛性)。透過佛法的修行,很容易就找回這個本能,本 能越大,就能脫離六道輪迴,不會跟一般人一樣,再輪迴六道 受死受生。

#### 【請示 161】

男眾比女眾有福報,但學佛的人為什麼女眾比較多?學佛的人 如何開啟智慧?

#### 和尚開示:

男眾本來就比女眾有福報,男女生下來,天生就不平等。 父母都比較疼兒子,當做是寶,生女兒就認為是累贅,不公平 的待遇。父母親的財產再多,也都要留給兒子,因為女兒嫁出 去了,就是別人的,沒她的份,或者只分一點點給女兒。所以, 男眾比女眾有福報。

66



女人出生到結婚,在家庭就漕受不平等的待遇。以前的時 代,更不用講,重男輕女。女孩子想讀書,父母就會說:「女 孩子長大趕快嫁人, 讀什麼書?」如果是男孩子, 就盡量讓他 讀高一點,想盡辦法栽培男孩子。

和尚的姊姊,學業成績很好,全班第一名,父母不讓她讀 書,叫她去工作,以前的女孩子都是這樣。演音師的二姊,參 加全國田徑比賽得了第三名,可以保送體專就讀,體專免繳學 費,中國家栽培,畢業就派去國中國小當體育老師。竟然她爸 爸也不讓她去讀體專,叫她在家裡工作種田。以前都是不平等 待遇,如果是男孩子,就叫他趕快去讀書,可以光宗耀祖。所 以,男人確實比女人更有福報。

# 【請示 162】

佛化婚禮可行嗎?商店是否可以供奉地藏菩薩?

# 和尚開示:

釋迦牟尼佛反對弟子結婚,盡量鼓勵不要結婚,但有特殊 的例子。在中印度偏遠國家的一位王子,想要娶須達長者的女 兒,須達長者來請示佛,要不要答應這門婚事。

因為須達長者的女兒、已皈依佛、非常有善根、也在精進 修道。想不到,佛竟然說長者的女兒可以嫁給這位王子。須達 長者很訝異,就請示佛說:「佛不是反對弟子們結婚,要走修 行這條路嗎?」佛就告訴須達長者,你女兒嫁給這位王子,她 有重大的任務,她可以勸化,這個國家的國王及全國人民信佛。

因為你女兒要嫁的這個國家的國王及全國人民,都信仰外 道,你女兒是三寶弟子,又證得初果,深諳佛法。假使能嫁到 那個國家,可以代替佛盲揚佛法,甚至可以改變整個國家,國 王及人民,全部都會皈依學佛。須達長者於是將女兒嫁給這個 國家的王子。

經過佛的威力加持,這個國家,上至國王,下至人民,全 部信仰佛教, 連外道宗師、弟子, 也全部皈信佛。事後, 有一 位羅漢比丘,賓頭盧尊者,因為沒有依照佛的教旨,前往這個 國家去接受供養,佛就命令他不得入滅,要留在世間,等佛法 在人間完全消失之後,他才可以入滅。

除了這樣的特例外,佛才會准許祂的在家弟子結婚。否則 依佛的本意, 祂都反對弟子結婚, 更不會答應這種事情。因為 須達長者,家裡或個人有什麼大事,都是請教佛,佛已答應這 門婚事,如果佛沒有答應,須達長者不會將女兒嫁到那麼遠的 國家。所以,佛也算是媒人。這個國家的國王,也因此才對佛 特別的恭敬。

他知道須達長者的女兒,要嫁給他的王子,是因為佛已答 應,否則王子要娶須達長者的女兒,是不可能的。佛化婚禮,當 然要由出家法師來主持,但依佛的教誡,這樣是不如法不如戒。

《佛說遺教經》,開宗明義第一條,禁止出家人種花、種 樹、種草,甚至連看病都不行,即使你是醫生,出家了也不能 看病。貿易營商,算命卜卦,看星象論吉凶,更不行。佛在《佛 說遺教經》裡,已講得很清楚。

正德開

出家人不能做任何雜事,只能深入經藏,講經說法,打 坐參禪

和尚做的慈善醫療志業也都錯了,我是行不如法不如戒的 事。以你們在家凡夫的觀點,認為和尚很慈悲,和尚幾十年來 這麼辛苦勞累,創立這麼多的中醫院診所,都不收費,救了無 數貧窮的人,救了不少人的命跟病,還要蓋正德癌症醫院。以 你們世俗的眼光,認為和尚很偉大,錯了!因為我違背釋迦牟 尼佛的戒律,這不是出家人應該做的本份工作。

和尚算是不務正業的比丘,我現在做的慈善醫療都不是正 業。我深入經藏,為你們講經說法才是正業。我辦慈善、救濟、 醫療,全部都不對。佛法不是一般世間人所瞭解的層次,很多 的道理,不能用世俗人的想法來看佛教,不符合佛教的教義。

就像老百姓看軍人做事,怎麼看都覺得不對;軍人看老百 姓,也什麼都不對。我們要瞭解,每一階層的人,或每個行業, 都有他們的行規,沒有對錯的問題,是立場不同。

出家人肩負的是弘法、教化的工作,教化一個國王,一個 總統,一個皇帝,可以讓這個國王、皇帝、總統,施行德政、 仁政,自然這個國家強盛,不會戰爭,沒有人禍天災,國家康 強富樂,受益的是千千萬萬的百姓。比你自己辦慈善醫療工作, 還更寬廣、深入,更周全普遍。應該運用國家的力量,來做慈 善、醫療才對。

就像澳洲、加拿大、歐洲的瑞士、芬蘭、德國、福利這麼好、 看病不用繳健保費。孩子出生至 18 歲,都有奶粉可領,學費由 國家負擔。老了住老人院,也不須費用,而且住得非常舒服。

因為國外很重視人權,所以他們將人民繳的稅金,完全回 **歸到百姓身上。老百姓不用憂愁,將來老了、病了怎麼辦?沒** 有工作怎麼辦?也不需要煩惱,家裡沒有奶粉,沒有收入,國 家都替你照顧好好的。

歐美國家,他們信仰基督教、天主教,非常的虔誠,他們 是用耶穌基督的愛,耶穌基督的教化,來管理、治理他們的國 家。歐美國家環境優美,治安良好,福利優渥,人民每天渦著 非常安樂的生活。

尤其在二、三十年前,加拿大、澳洲,或歐洲這些國家, 福利更好。現在因為開放移民,有太多人從中國大陸、台灣、 香港移民過去,現在的福利就慢慢地縮減。

瑞十、芬蘭,北歐這些國家的人民,不愁吃不愁穿,一天 工作,有的6小時、4小時,甚至工作2小時,就休息一小時。 早上9點上班,下午不到5點就下班,中午休息2個小時,工 作很輕鬆,福利非常好。

他們的統治者、領袖、總統、或是國王、他們用基督教、天 主教的教義,治理國家,所以國家治理得很好。像經過英國統治 或殖民渦的國家,香港、溫哥華、澳洲、南非共和國,經渦英國 殖民統治,都變成非常漂亮的都市,治安良好,福利優渥。因為 英國人有非常強烈的宗教信仰,執政者都具有博愛精神。

台灣如果能像國外這樣,真正為人民設福利,我們今天不 需要如此拚命。台灣人像牛一樣,做得要死。台灣的外匯有三、 四千億的美金,加拿大外匯還負債,如果以這樣做比例,台灣 人根本不需要賺錢,也可以過得很好。



# 錯誤的政策,讓國家損失,比貪污更嚴重

加拿大政府還負債,尚可以為老百姓設這麼好的福利,我 們的外匯存底,是全世界排名第三名,現在落到第五名。如果 十幾年前,我們外匯存底是第三名,政府真的施德政,為人民 著想,沒有那麼多的政客,貪贓枉法、貪污,或是做出錯誤的 政策,臺灣富強康樂。錯誤的政策,比貪污更嚴重,一個錯誤 的政策,會讓國家損失幾百億、幾千億。

以前台灣外匯存底,全世界第三名,為什麼福利這麼差? 可見政府完全沒有在照顧人民。因為他們沒有強烈的宗教信 仰,他們沒有用宗教的教義,來治理這個國家。如果出家人能 像牧師、神父,來教化這些執政者,不論是總統、皇帝、國王, 這些執政者,用佛法來治理國家,我們台灣人民的生活,不會 這麼辛苦,大家不用做得半死。

台灣的勞工很可憐,雖說上班8小時,有時超過10小時。 竹科月薪雖然高,但是過勞死的職工很多。台灣血汗工廠一大 堆,台灣人真的像牛一樣,勞工真的很可憐。

我不曾看渦一個國家像台灣這樣,別的國家不像我們這麼 富裕,這麼有錢,但福利卻這麼好,表示這個國家的政府,真 的在為百姓謀福利。我們國家的政府,都利益財團,有利的都 被財團壟斷,官商勾結。

大企業財團,巴結賄賂這些有權力的官員,由這個官員來 制定對他們有利的法令,讓他們巧取豪奪,得到龐大利益。這 些財團,鑽法律漏洞,政府官員設定的法律,就是讓這些財團 得到利益,受苦的是人民。

執政者、官員、財團的總裁,如果能用佛法來經營國家、 經營企業,今天台灣的人民,不用工作,就能享受很好的福利

如果出家人從事正業,全力以赴去教化這些執政者、官員, 還有這些財團的總裁,讓他們學佛,大家用佛法來經營財團, 經營企業,用佛法來經營國家,今天台灣的人民,其實可以不 用工作,就能享受福利。讀書不用錢,去醫院住院,也不需要 繳健保費。

在外國,你繳稅金,繳得心甘情願,在台灣繳稅金,繳得 哀怨連連。國外沒有人逃漏稅,國外的稅金很重,你賺10萬 元,要繳稅4萬9千元,它是累進稅率。如果你賺5萬元以下 扣 29%,3 萬元以下扣 19%,賺越多課稅越多,很公道。人民繳 稅心甘情願,沒有人逃稅。

文明先進的國家,人民、商人沒有在洮稅,為什麼國人喜 歡洮稅?因為我們繳稅,繳得心不甘情不願。這個國家誰來執 政都一樣, 官商勾結, 無法斷絕。我們人民的稅金, 人民的福 利,變成這些政客,跟這些大財團的俎上肉,我們就像他們的 肉砧一樣,剝削我們。

出家人應該做的,只有一個任務,深入經藏,講經說法, 做其他的事,都不如法不如戒

活在台灣,老百姓沒有尊嚴,任憑官商勾結、壟斷,剝削 我們的福利。為什麽很多人移民到國外,不想回來,不是沒有 原因的。所以,出家人不要主持佛化婚禮,連種菜、除草、看 病都不行。出家人要做的,只有一個任務,深入經藏,講經說 法,其他做什麽都不對,都不如法不如戒。



和

常律法師

商店是否可以供奉地藏菩薩?其實你要供奉什麽菩薩都可 以,只要你對這尊菩薩,一心嚮往,一心皈依,在任何場合, 各行各業,你要供奉哪一尊菩薩都可以。每尊菩薩都有祂的慈 悲願力,菩薩沒有分別心,只要眾生有苦,祂都聞聲救苦,不 是只有觀世音菩薩而已。

中國歷代以來,各地都普遍供奉觀世音菩薩,地藏菩薩比 較少人供奉。但是日本不一樣,田頭田尾都供奉地藏菩薩,禮 拜地藏菩薩, 連都市的轉角處都有。尤其在公園, 經常看到公 園的三角地帶,供奉著一尊地藏菩薩。鄉下地方,地上也有供 奉地藏菩薩,蓋一間小房子,裡面就是供奉地藏菩薩,都是石 雕的,綁著一條帶子。

無論哪個地方,都可以供奉地藏菩薩或觀世音菩薩,每尊 菩薩都可以供奉,但是要誠心,菩薩都會護佑你。所以,商店 供奉地藏菩薩,也是如法,沒有問題。

# 【請示 163】

下品上生者,經七七日蓮花乃開;下品中生者,經六大劫蓮花 乃開;下品下生者,經十二大劫蓮花乃開。如此,陽世的凡夫, 為上面這三品往生的亡者超拔時,祂們是否就無法被呼請來到 佛堂呢?

# 和冶開示:

沒錯,祂不會來佛堂。如果你已往生西方世界,你絕對不 會再來這個娑婆世界。有的人往生到邊地世界,七寶城中,要 被關閉 500 年,換算時間就是人間的 3 兆年。500 年乘以 1680

萬年,乘以365天。你一日淮去,就出不來,你怎麼呼請,祂 也不會來。

下品下生往生西方極樂世界,十二大劫,都包在蓮花世 界裡面

下品下生往生西方極樂世界,十二大劫,都包在蓮花世界 裡面,怎麼出來?蓮花世界,一花一世界,在蓮花世界裡面, 要待十二大劫。地球存在的時間,經過成住壞空,名為一大劫。 一大劫有四個中劫,一個中劫有二十小劫,所以一大劫,地球 從成到壞,268億8400萬年。十二大劫乘以268億約3200億年。 下品下生,在蓮花苞世界,要待3200億年之久,要怎麼回來?

下品中生是六大劫,算起來是1600億年。下品上生是49 天,約人間8億年(1680萬年乘以49天),怎麼回來?你在這 邊呼請, 祂也不會來。假使我們的家人, 真的往生西方世界, 你們子孫當中一個人夢到而已。

子孫夢到往生者,我認為是阿彌陀佛要讓兒孫們知道,他 的親人確實已經往生西方世界。阿彌陀佛特別用這樣的方法, 讓世間的子孫知道,他們往生的長輩或家人,的確往生西方世 界,所以大概在49天之內,讓子孫夢一、兩次而已。

和尚的母親,讓我二哥夢見兩次,最後一次,跟我二哥講 得很清楚,這是母親最後一次來看你了,以後不可能再來看你。 從那一次到現在,已經過五年以上,我們家裡的人,包括和尚, 就從來沒有再夢渦我母親。由此可以證明,往生西方世界的人, 從此不會在你夢中出現,若出現的話,表示祂沒有在極樂世界。

和

常律法師

開

和

# 已往生西方世界,不可能再回來人間,也不想回來

已往生西方世界,不可能再回來人間,也不想回來。當你 到西方極樂世界,證得神涌,你就有宿命涌,你可以看到在地 球累世的親人,無量無邊,每一輩子有不同的父母親,兄弟姊 妹、妻兒, 祂怎會執著最後這一世的兒孫、妻女、家人?

因為這一世的家人,不是祂地球唯一的家人、親人,祂累世 有太多數不清的親人、家人, 祂怎會去執著這一世的親人呢? 而 目祂知道,在西方世界就是要修行,西方世界就是讓祂修行成佛 的一個世界,那麼清淨的世界,為什麼還要回來地球?

假如想要再回來地球的話,表示祂心不清淨,才會想回來 看子孫。我們人死了,會再回來看子孫,都是在鬼道,才想要 回來看子孫。連到天堂你都會忘掉世間的一切親人,更何況往 生西方世界,那有可能再回來,你怎麼呼請也沒有用。

佛陀時代,專門為僧團所有比丘弟子看病的醫生耆婆,他 在世造了很大的福德,往生到第二天(忉利天)。目犍連有一 天心血來潮,想到天堂去看看,耆婆目前在天堂,過得好不好。

到了天堂,看到耆婆跟仙女在玩樂,連跟他打招呼都不要, 在那邊騎馬,跟仙女遊天界,玩得不亦樂平。目犍連尊者就站 在他旁邊,他假裝沒看到,就走過去繼續玩樂。

目犍連看了很生氣,這個弟子實在太不肖,師父好心來看 你在天堂過得好不好,竟然都不理睬師父。於是,目犍連才用 神涌將他定住,讓馬動彈不得,也讓耆婆動不了。耆婆生氣的 說:「師父!你怎麼這樣,用神通把我定住,我們玩得正高興, 師父你真掃興!」耆婆竟然還跟他師父說這種話。

目犍連尊者說:「你在世時很恭敬三寶,尊敬師父,因為 你在人間時,為這麼多的比戶看病,以此福德才能往生到天上 享福,想不到你到了天堂就不認得師父,就不理睬師父。」耆 婆說:「師父!你看,所有的天女天人都不瞄你一眼,也不跟 你打招呼,只有我還瞄你一眼。」

天上快樂到得意忘形,連師父從人間飛到天上來看他,都 不理會師父,我們的祖先或親人往生天堂,祂會理你嗎?祂會 想再回到人間來看你嗎?不可能。所以,假使我們的家人,往 生西方世界,不用呼請,也不用超拔了。

但是,有一個情況,為何我們請示家人已往生西方世界, 我還要為祂紹度?其實是要為祂做功德,讓祂蓮品高升,只能 推敲,這樣解釋而已。也許祂在七寶城裡面,或是在蓮花苞裡 面,還沒出來,在人間的親人,為祂做超度,做功德,讓祂早 日從七寶城出來,讓祂早日花開見佛。

℃ 常律法師法語 ~ 9

凡事應先向內自我反省, 再向外 寬恕他人, 寬恕他人等於寬恕了自己。



# 【請示 164】

佛學Q&A精典

《觀世音菩薩正傳》,這一本書第23頁中,有一段寫到,以佛 法而言,十指若分開交叉合掌,各自獨立,表示十方法界,這 裡的表十方法界,是什麽意思?十指若併攏,相貼合堂合為一 體,表十方法界以一念之中,非以一念而有。此句又是什麽意 思呢?

# 和尚開示:

十方法界,涵蓋宇宙虚空,一切住有三寶及佛法的地方, 叫十方法界

十方法界,就是宇宙虚空所有存在的佛世界,有法的地方 叫做法界。我們地球也是法界之一,因為這裏有佛法。十方法 界,涵蓋宇宙虚空,一切住有三寶及佛法的地方,叫十方法界。

佛說虚空宇宙中的佛世界,如恆河沙數,印度恆河綿延 三千多公里,兩邊的沙,無法計算。恆河沙細得像麵粉,無量。 宇宙虚空的佛世界,住有佛法、三寶的地方也無量,這叫十方 法界。

你心中有佛法,心中有佛,有三寶,你就跟十方法界佛 法三寶的精神相契合,你只要一念之中,就可以到達那 個佛世界

十方法界在一念之中,一念之中,就是你心中有佛法,心 中有佛,有三寶,你就跟十方法界佛法三寶的精神相契合,你 只要一念之中,就可以到達那個佛世界。就像我們念阿彌陀佛,

就到了西方佛世界,速度很快。所以,十方法界就在你心中, 心牛十方法界,心有修行佛法,存有佛法三寶,存有道法,你 的心中,就如十方法界的眾生一樣,隨時隨地,心不離佛,佛 不離心,佛的世界,十方法界就在你的心中。

心滅法界也滅, 你心中沒有佛法, 這個法界就消失, 你 就成為凡夫的眾生

心滅法界也滅,你心中沒有佛法,這個法界就消失掉,你 就成為凡夫的眾生。當你心中不執著世間的一切,心中只有佛 法僧,心不離佛,佛不離心,你隨時往生了,就可以往生到十 方法界、佛世界去。所以,十方法界,就在你一念之間。

就像我們念佛,一直念,心中沒有其他的執著妄想,邪知 邪見邪念,心中有佛法、佛號,有佛的影像,每一個心願都不 離佛法僧,十方法界就在你的心中,你隨時往生,都可以到十 方法界的佛世界裡面,去修行成佛。就像我們一念之間,可以 往生阿彌陀佛世界一樣。

非以一念而有,你有正念,這個法界才存在;你沒有正 念, 法界就消失了

非以一念而有,十方法界,你只要離開一個正念的念頭,你 有雜念,它就消失了;你沒有雜念,法界就存在。非以一念而有, 你有正念,這個法界才存在;你沒有正念,法界就消失了。

心存世間的妄想、執著、貪瞋癡、慢疑、邪知邪見,你有 六根本煩惱的念頭,十方法界就消失掉。所以,我們的心,隨 時都要定在佛法僧當中,定在佛法、佛號當中,定在念佛當中,



開

示

正德開山

和



不做其他想,我們的心就可以得清淨。

心清淨,法界也清淨,心不清淨,法界也不清淨。心正法 正,心滅法就滅。我們隨時心中有佛法,有佛號,心中有深心、 信心、發願心三心、存有這三心、加上一心念佛、我們就可以 到十方法界,阿彌陀佛的世界,在那邊修行成佛。

# 【請示 165】

佛學Q&A精典

受洗的基督徒死後,是否可以幫祂請示菩薩,往生那一道跟超拔?

#### 和尚開示:

佛法沒有分別,你是基督徒、天主教徒,或是回教徒,佛 法佛教是無限的慈悲,無限的愛。所以,不管是基督徒佛教徒, 死後都可以為祂請示。你的親人家人,信基督、天主教,祂死 後可以為祂請示,往生哪一道?也可以為祂辦超拔。但辦超拔, 頂多讓祂不會墮三惡道,假如要送祂到西方世界,可能很困難。

因為祂在世不信佛教,更不信仰阿彌陀佛,你為祂超度, 是超拔祂的業力,你為祂超度的功德力,可以消除祂的業力, 讓祂不會墮入惡道而已。若要透過超拔的力量,讓祂往生西方 世界,是不可能的事。

除非像演音師的父親,因為女兒出家之福報,否則也沒有 辦法往生西方。她父親死了,菩薩特別指示,要和尚去為她父 親開示,否則她父親絕對上不了西方世界。因為她父親一輩子 信奉天主教,非常的虔誠,她父親信奉天主教也給祂帶來劫難。

在官蘭三星鄉這種鄉下地方,又是五十年代,很少有人信 奉天主教,她父親在三星鄉算是什紳,讀到初中,在鄉公所工 作,又選上鄉民代表,在地方上很有影響力,不知什麼因緣去 信奉天主教。

整個村子大家都信道教拜神明,也沒有人信佛教,全三星 鄉只有他一個人信天主教,可能是業力的牽引。

五十年前的耶誕夜,12月24號晚上,他們去教會集會,在 那裡唱歌、喝酒,喝完酒,晚上回去頭暈暈的,爬樓梯不小心跌 倒,撞到頭,當時他沒什麼感覺就去睡了。隔天,發生腦栓塞, 就醫,要動大手術,又轉送到長庚醫院,住了將近一個月。

本來醫生說不行了,要放棄開刀,但家人反對。結果開腦 開了十幾個小時,開完刀就變成植物人,她父親躺在床上二十 幾年。往生前一個月,剛好她哥哥有一塊田地蓋了別墅,就將 父親移到新家。

入宅那天,全家很熱鬧,因為官蘭分院剛好辦法會,僧眾 都在官蘭,晚上就激請僧眾過去。她父親突然呼吸急促,氣管 阳塞,痛苦呻吟。大家都嚇了一跳,看她父親這種狀況好像快 要死了。剛好慧誦師在旁邊,因為慧誦師是中醫師,趕快為演 音師的父親按壓穴道,推拿做急救,慢慢氣息就平順了。

那時候大家都很緊張,她哥哥就過來問演音師,「父親要 不要緊?」演音師馬上請示和尚,她父親今天晚上會死亡嗎? 我立刻請示菩薩。菩薩說不會,要再經過一個月才會死。果然, 她父親不久就慢慢恢復了。

正德開

和

正

開

經過一個月, 她父親竟然在耶誕夜那天晚上往生了。她父 親在耶誕夜發牛事情,腦血管阳塞,在床上躺了二十幾年,也 在耶誕夜死亡。人生有這麼多的巧合,真是宿命的安排。

耶誕夜 12 月 24 號晚上, 她父親發生意外, 全身癱瘓變成 植物人。也在耶誕夜12月24號往生,他跟天主這麼有緣,想 不到為什麽會這樣安排?

祂死亡日期剛好是菩薩指示的一個月後。所以,她哥哥很 相信和尚,一個月就是一個月,太神奇了!她哥哥一家人本來 都信道教的,非常固執,不信佛,認為是迷信。經過此事後, 讓她哥哥信服了,乃至和尚叫他誦藥師經迴向,她哥哥也誦藥 **師經,很不簡單。** 

她哥哥非常尊敬和尚, 因為太多的事實證明, 菩薩指示的 絕對是真實的。所以,他現在也成為官蘭分院非常護持的義工。

父親往生了,演音師最緊張,她不想讓父親墮入惡道。如果 父親沒有往生西方極樂世界,一定墮入惡道中。因為每一次演音 師回到家裡,她父親看到她就很生氣,對演音師起了瞋恨心。

父親信天主教,女兒竟然跑去出家,看到演音師就把臉轉 過去,不想跟她講話。和尚也曾經去看過她父親,對我也是很 冷淡,當然我瞭解祂的心意。祂信奉天主這麼虔誠,如果為祂 助念,念阿彌陀佛,要往生西方世界很難,因為祂不信佛。天 主教、基督教,都教導信徒說,佛是魔,是偶像。因為他們認 為不能拜偶像 idol, 偶像是魔,魔教才拜偶像,他們將佛認為 是魔。

這件事讓我很頭痛,不知道該怎麼辦?請示菩薩,菩薩指

示,無論如何一定要和尚親自去為祂父親開導,還要為祂助念 一個小時,否則任何人助念都沒有用,誦經也無效。他們全家, 三個姊姊、姊夫,還有孫子、侄兒、姪女、外甥、外甥女、都 是我們正德的志義工,都很虔誠,大家都很孝順。女婿、兒子、 媳婦、孫子……等,差不多二三十個,三天不停的誦經,還助 念五班,請示菩薩多次,都沒有上去西方。誦經、助念都沒用, 所以他們很緊張,最後來求和尚,請和尚跟菩薩溝通如何處 理?

我在埔里山上,馬上跟菩薩溝通,請菩薩指示。菩薩要我 親自到官蘭他家,為他父親開示。面對一位天主教徒,我不知 道怎麼開示,菩薩就將開示文一句一句念給我聽,教我如何為 她父親開示。

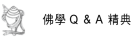
開示 15 分鐘, 我要有超強的記憶力, 不能做筆記, 不能漏 掉一句,不能講錯一句話。講錯一句, 祂就起顛倒、瞋恨。菩 薩全部講完,叫我再複誦一遍給菩薩聽。第一次講有漏掉,再 講第二編。

菩薩指示的開示文,跟助念的開示文,完全不一樣。要講 到祂家的歷史及演音師為何出家的原因,有一套說詞。

先安撫她父親的心,不要讓祂起瞋恨,要原諒祂女兒,走 出家這條路,是女兒對祂的孝心,要感動她父親,讓祂心軟, 我們為祂念佛才會接受。

隔天早上,我從埔里趕到羅東三星鄉,整個家族幾十個人 在等我。我叫家屬保持安靜,由和尚開示就好。我請求菩薩加 持,讓我順利開示,助念圓滿完成,送她父親往生西方世界。





他們別墅的客廳很大,廚房的冰櫃每十分鐘就發出「嗡」 的聲音,會干擾我開示助念。因為菩薩指示,我開示完了,馬 上要念佛一個小時。我開示差不多 15 分鐘及在念佛的時候,冰 櫃都不敢發出聲音,可能我的能量壓制住它,我的能量比它的 雷量、雷壓環強,被我壓制了,不然怎麼可能,我開示15分鐘, 還念佛一個小時,冰櫃竟然都沒有發出任何響聲?

事後,全家人都感覺好神奇,連葬儀社老闆也說怎麼可能? 冰櫃是不是壞了?更妙的是,我開示完了,就開始帶家屬念佛, 念了幾分鐘,出現一道光,我看到她父親,靈魂出竅,順著那 道佛光,「咻!」就消失不見了。

菩薩馬上告訴我,好了,可以停了。我就停止念佛,收音 結束,剛好59分鐘。結束之後冰櫃又開始發出聲音,太神奇 了!事實經過是這樣,她的家人全部在場,可以印證這個神妙 感應的助念過程,和尚不打一句妄語。

我轉過頭來,馬上跟他們所有家屬說:「恭喜,你們的父 親確定已往生西方世界了。」家屬當然又驚又喜,但是看他們 表情又有一點懷疑。我立刻通知各院師父請示擲筊,馬上回報 結果。官蘭、台北、彰化、高雄、埔里的僧眾,同時擲筊請示, 因為我要讓家屬安心。五個院都擲出三筊,證明她父親確實已 經往生西方極樂世界。

這是和尚此生,遇到最大的挑戰,送一位非常虔誠的天主 教徒,往生西方世界。不過,她父親依照經典來講,是往生到 邊地,符合《大阿彌陀經》、《無量壽經》佛所說的。

平時不信佛,只是命終前,遇到善知識為祂開導,往生 西方世界, 這樣的人都到七寶城邊地世界

她父親就在七寶城中,要歷經500年才能出來。西方世 界 500 年是人間 3 兆年, 西方極樂世界一天, 等於人間一小劫 1680 萬年,500 乘以 365 天乘以 1680 萬年,就是 3 兆年。

演音師很孝順,她不忍心父親在七寶城被關 3 兆年,出家 人就是這樣,特別有孝心。信奉天主教的父親,往生西方世界 已經很不錯了,但是她還是不甘心,一直請示菩薩如何幫助父 親往生西方淨土本地。

菩薩派了很多功課,約兩三個月時間,每天誦經,迴向給 父親。她有信心,無論如何絕對要讓父親,脫離七寶城。用她 一輩子出家的功德及誦經洄向,結果三個月之後,她父親就出 了七寶城,確定到西方的中心世界了。這是演音師父親,信天 主教往生西方世界的感應事蹟。

另外一位出家師父慧通師,她的祖父母、父親、叔叔、姑 姑,全部都是基督徒,而且很虔誠。父親往生之後,她才出家。 出家人才是真正我們的孩子,你們都希望兒子、女兒嫁娶,有 一天,你死了,如果沒有去極樂世界,看你怎麼辦?

但是,出家弟子就是不一樣。慧誦師出家後,一心一意惦 念著父親,希望祂能脫離六道輪迴,往生西方世界。她用十年 的時間,每天誦經迴向給父親,並且不斷地為祂超拔。

你留那麼多財產給兒孫,你死後,如果沒有去極樂世界, 你的兒子、孫子,會用十年的時間,每天誦經迴向給你嗎?財 產大家都想拿去享用,父母死了,卻都不管祂到那裏去。



你年老了,就將你送到老人院,在世就不想養你,死後誰 管你去哪一道?你們學佛的人,還不度孩子出家,比沒有學佛 的人更愚笨。沒有學佛的人,不懂因果輪迴的真相,不知道有 西方世界,留財產給孩子,讓兒女結婚,情有可原。但是,學 佛的三寶弟子, 還要讓孩子結婚, 學什麼佛? 聽什麼法? 不懂 世間無常,不懂輪迴,枉費學佛,最後受害的還是自己。

段時間,就請示菩薩,這樣請示了快十年,她拘著一個信念, 絕對要用最大的孝心、耐心、恆心、感動菩薩、感動阿彌陀佛、 絕對要將父親送到西方極樂世界。

過了十年,有一天慧**通師來找和尚**,「和尚!請您慈悲, 請示菩薩,弟子的父親,現在在那裏?」請和尚直接跟菩薩溝 誦,不是用擲筊的。我說:「好,我來請示菩薩,看菩薩怎麼 指示。」我心裏想:奇怪, 禁通師怎麼無緣無故請我請示?

我立刻請示菩薩。「菩薩,慧通師的父親現在在哪裡?」 菩薩跟我說:「恭喜,她父親最近已經往生西方世界了。」我 聽了,心想怎麼可能?我馬上跟慧通師說:「慧通,你父親最 近已經往生西方世界了,下品下生。」她聽了好開心,她說:「和 尚,弟子已經請示過菩薩多次,也請演如師請示,父親已經往 牛西方世界了。」她是最後要取得和尚的印證才放心。

她知道和尚可以直接跟菩薩溝通,因為只有和尚聽得到菩 薩的聲音。她要和尚親耳聽到菩薩跟我講,她父親確實已經往 牛西方世界,她才相信。

我也不知道她已請示那麼多次,慧誦師沒有告訴我。她擲 **筊請示菩薩的答案,跟和尚通靈告訴她的,完全符合。這種事**  十年不只擲一次,已擲了很多次。

演如師的爸爸往生,我去幫祂助念回來,演如師半夜就擲 签了快十次,菩薩指示,她爸爸已往生西方世界,她的姊妹擲 **筊**,也都確定爸爸往生西方世界。所以,這個問題就讓我想到 兩個出家弟子的例子。

演音師的父親信天主教, 禁涌師的父親信基督教, 而日兩 位父親都信得非常虔誠。慧誦師的父親,每個禮拜都上教堂, 每天都讀聖經。演音師的爸爸更不用講,教堂那位神父跟祂好 像是朋友,她爸爸中風倒在床上,神父幾乎每個禮拜,都來探 望她父親。這位神父很有情,二十年來沒有間斷,直到神父老 了,回去美國,才沒有再來。

幸好有兩個出家的孩子,幸好在正德佛堂出家,如果在別 的佛寺出家,也不可能。因為演音師的父親,要遇到和尚,親 自為祂開示,才有辦法送她父親去西方。慧誦師是因為她的孝 心,感動佛菩薩,十年的時間不長不短,每天要誦經念佛迴向 父親。

誦經是菩薩另外派的功課,不是早晚課迴向,十年不間斷。 有一句話說,「精誠所至,金石為開」。慧通師的父親,經過 慧通師十年一直做功課迴向,還有超度,終究救了她父親。十 

只要我們的兒女出家,不管你命終往生哪一道,保證你 將來都可以往生西方世界, 因為出家的功德太大了

只有出家的兒子、女兒才會做這種事。如果你的子女沒有 出家,他不可能為你做這種事。所以,只要我們的兒女出家,



和

常律法師

開

不管你命終往生哪一道,保證你將來都可以往生西方世界,因 為出家的功德太大了。和尚為什麼一直勸你們,要讓兒女出家 的原因,就在這裏。出家可以行大孝道,出家才是大孝,一般 人只是小孝而已。

出家人不只要孝順自己的父母,還要孝順全天下的父 母,這就是出家的精神

出家人不只要孝順自己的父母,還要孝順全天下的父母, 跟你們不一樣,這就是出家的精神,你們要學習。不管出家人 有沒有修行,出家人的孝心,你們在家人絕對比不上。

所以,你們要勸子女走出家這一條路,對你們比較有保障, 還可以超度你們的歷代祖先。如果因為一個出家的孩子,讓我 們所有的祖先、祖父母、伯父、伯母……全部都紹度到西方世 界, 實在太有福報了。

像和尚每天做早晚課,或做任何功課,我都要迴向祖先、 阿公、阿嬷、伯父、伯母、叔叔、姑姑。我出家三十年,迴向 了三十年,從不間斷,這就是出家人的孝心。

我們迴向往生的父母,歷代祖先,阿公、阿嬤、伯父、伯母、 叔叔……,總有一天,祂們的業力消除,自然就脫離六道輪迴 或是惡道,往生西方世界。

度一個兒子、女兒來出家,你的和先及所有過世的親人, 都會受到庇蔭, 這才是大孝

你如果度一個兒子、女兒來出家,你的祖先及所有過世的 親人,都會受到庇蔭,這才是大孝。出家人的孝順是大孝,不 是只有孝順父母而已。他們都用出家的功德,紹度所有渦世的 親人、六親眷屬、往牛西方世界、這就是世間最大的孝順。

一個親人在地獄受苦,每天上刀山、下油鍋;一個親人在 畜生道被宰殺;一個親人,五百世、幾千世、幾萬世,182萬 歲日日都當餓鬼,饑餓口渴,沒得喝,沒得吃,還得去吃屎喝 **尿**,吃髒東西,才能吃飽。全身就像著火一般,每一分鐘都很 痛苦。

讓我們的親人在惡道受苦,為什麼不度我們的兒女出家, 度親人往生西方世界?有時候你們要觀想,如果有一天你變成 餓鬼,又餓又渴,又要被火燒,你會不會難過?或是觀想自己 在地獄下油鍋, 還要被砍, 每分每秒都很痛苦。

那時候你就很期盼,世上如果有一位兒孫出家,趕快幫我 超度,讓我脫離痛苦,但是你的兒孫卻沒人要出家。你是三寶 弟子,澴不知道要度孩子出家,來超度我們所有在惡道的祖先, 往生西方世界,你有資格說是佛弟子嗎?

要將心比心,沒有祖先哪有我們。我們祖先累世以來到現 在,數量數不清。以前佛教還沒傳到中國,我們的祖先每天都 浩殺業,或浩惡業,每個都在六道輪迴。有很多祖先,尚在地 獄、餓鬼、畜牛道受苦受難,分分秒秒,日日夜夜受折磨,受 最大的酷刑。期盼有哪一代子孫可以出家為祂超拔,但是卻沒 有, 祖先不會難過嗎?

今天你們遇到三寶,聽到微妙的佛法,有這麼大的福報因 緣,應該要盡你的力量,度你們的兒孫出家,但是你們很自私, 要你們的兒孫出家都嚇死了,這叫做佛弟子嗎?非常不應該。



#### 【請示 166】

佛學Q&A精典

- (1) 要將家裏拜過的佛像,請到天公廟,以及祖先的牌位請到 佛寺,是否要擲筊或擇日?
- (2) 觀世音菩薩若供奉在家中,手持淨瓶的法相,淨瓶是向上 的好, 還是向下的好?

#### 和尚開示:

我們佛弟子,不用像一般人要選好日,六齋日就好了,初 一、十五也可以,尤其這種陰的,六齋日最好。家裡拜渦的佛 像請到天宮廟,不對,應該請到佛寺才對。家中供奉手持淨瓶 法相的觀世音菩薩,淨瓶向上,或是向下,其實都一樣好,沒 有分別。

# 【請示 167】

家中供奉佛菩薩,應選擇西方三聖或觀世音菩薩?

# 和尚開示:

我們是三寶弟子,要禮敬供養佛法僧,這樣比較圓滿。觀 世音菩薩是佛的弟子,你供養佛的弟子,卻不供養佛陀導師, 這樣對佛不敬。

觀世音菩薩,跟我們在家的三寶弟子,都是佛的弟子。所 以,菩薩、羅漢都不可以跟佛平起平坐。我們的佛桌,不能佛 菩薩擺在一起,菩薩要在下桌,佛要在上桌,師父要坐上面, 徒弟要坐下面,依照禮數這樣才對。

我們都習以為常,佛旁邊就是觀世音菩薩、大勢至菩薩。若 佛菩薩要擺同桌可以,但是,佛要坐著,弟子要站著。規模較大 的佛寺,大殿中間坐釋迦牟尼佛,前面阿難跟迦葉尊者,站在佛 的兩邊。弟子站著,佛坐在裡面,阿難跟迦葉站在最外面。

佛坐在大殿的正中央,坐得比較高,比較大尊。阿難跟迦 葉,站在前面,比佛小尊。懂得雕佛像的人,他知道禮數,不 會雕的, 他沒有考據佛教的禮儀戒規, 就雕西方三聖坐在一起, 或並排站立。正統的佛寺,菩薩沒有擺在佛旁邊。

菩薩站在佛旁邊,好像跟師父一樣大。我的出家弟子,敢 站在我旁邊嗎?敢坐在我旁邊嗎?所以,阿彌陀佛正旁邊,絕 對不可以有觀世音菩薩、大勢至菩薩。菩薩坐在前面可以,但 是要比佛小尊,若站立,要站前面一點。

譬如:上桌是阿彌陀佛,下桌就要擺觀世音菩薩、大勢至 菩薩,不然就擺前面一點。佛不可以跟菩薩平起平坐,徒弟跟 **師父不可以平起平坐**,沒有師徒之禮。師徒有師徒之禮,長幼 有序,長輩、晚輩要有分寸,不可以排在一起。晚輩不可以坐 在長輩旁邊,學生不可以坐在老師旁邊,這是天經地義的禮數、 規矩。

所以,你要供奉西方三聖,不要只供奉一尊觀世音菩薩。 你要往生西方極樂世界,阿彌陀佛會來接你,觀世音菩薩、大 勢至菩薩,是來協助阿彌陀佛接引的。縱使是下品下生,阿彌 陀佛也要用化佛,來接引我們往生西方世界,這是祂的願力。

阿彌陀佛不會叫菩薩來接引你,但是菩薩會陪阿彌陀佛來 接你。下品下生是用化佛,不是祂本尊,但是祂不會用化菩薩



示

正德開

和

常律法師



來接你。我們死了,都要阿彌陀佛來接引我們去西方世界,怎 麼可以不供奉阿彌陀佛,而只供奉觀世音菩薩呢?

如果我們佛弟子,只供奉觀世音菩薩,觀世音菩薩也會不 供奉父親,卻奉事我觀世音菩薩,顛倒倫理。

我們都是阿彌陀佛的兒子,菩薩境界比我們高,祂的福德、 智慧也比我們高。觀世音菩薩是阿彌陀佛的兒子,我們到了西 方極樂世界,也都是阿彌陀佛的兒子,只是觀世音菩薩已經修 到菩薩果位,我們還在凡地修行而已。但是以輩份來講,我們 跟觀世音菩薩是同輩,但論功德、智慧、福報,我們差菩薩一 大截。我們要跟著菩薩學,菩薩教我們,就像哥哥教弟弟,姊 姊教妹妹一樣。

要供奉西方三聖,要以阿彌陀佛為主,觀世音菩薩、大 勢至菩薩在前面兩邊,要比佛小尊,不可以雕一樣大尊

家裡真的有心要奉事金身佛像,一定要以阿彌陀佛為主, 觀世音菩薩,大勢至菩薩在前面兩邊,要比佛小尊,不可以雕 一樣大尊。有很多禮數,我們都不知道,將佛像亂擺,不如法。 供奉西方三聖,佛法僧具足。觀世音菩薩也是出家僧,只是祂 已修到菩薩果位。

真正的菩薩,都是光頭和尚,只有成佛才有自然髮髻, 無見頂像

真正的菩薩,都是光頭和尚,只有成佛才有自然髮髻,無

見頂像。我們供奉西方三聖,有佛,有法,有僧,阿彌陀佛就 是佛,經典就是法,兩位菩薩就是僧,佛法僧具足。在家弟子 要皈依佛、皈依法、皈依僧,所以,你要供奉西方三聖,才如 法如律。

你們過去對佛法的儀軌、禮數,都模糊不清,似是而非。 和尚分析這麼透徹微細,這就是聽法的好處,讓你們瞭解很多 渦去不知道的,或是洣洣糊糊,不太正確的道理,所以每逢和 尚講經說法都要來聽,以免錯過聽經聞法的時機。

# 【請示 168】

佛於《分別善惡報應經》云:凡人於佛寺擦拭佛塔,清掃佛地, 得十種功德,何等為十?

# 和尚開示:

我們擦拭佛塔,為佛效勞,做志工、義工,可以得到十種 功德:一、色相圓滿,就是色相莊嚴,五官端正具足,沒有殘 缺叫做色相圓滿。二、身體傭首,就是身體很挺首、健康。三、 音聲微妙,聲音很漂亮,讓人聽了百聽不厭,可以攝服人心。 四、遠離三涂。五、路無叢刺。六、種族最上。七、崇貴自在。 八、命終生天。九、體離垢染。十、速證圓寂。

做志義工,可以得十種功德。在佛堂為佛做事,當佛門的 志工、義工,擦佛像、佛桌、佛具,佛桌乾淨,地上乾淨,反 射到我們身上,身體就乾淨、莊嚴、健康、有智慧。莊嚴就是 男生英俊,女生漂亮,五官端正。



167

你掃佛地,將佛堂保持得非常乾淨,將佛堂清潔得非常潔 淨明亮,莊嚴佛堂,反射到你身上,你的身體就乾淨莊嚴,沒 有惡臭。身體沒有體臭、汗臭,皮膚會越來越乾淨,沒有味道, 身體會健康。

你的聲音非常微妙,很有說服力,講話人家喜歡聽,也願 意接受你的勸告,聽你的話,這叫音聲美妙。聲音美妙,人家 聽了很舒服,很喜歡聽你講話,你就可以說服周邊的親人、親 友。所以,身體呈現四種好處,莊嚴、健康、清潔、聲音美妙。

當佛門的志工,常為佛門掃地,清潔佛桌,你會富貴。所 以,奉勸大家一定要發心當志工。我們為家人,做了一輩子志 工,得到什麼?你們為孩子做志工,養孩子,為孩子效勞,上 下課接送,幫小孩洗衣、洗澡、餵飯,還要載孩子,載全家人 出遊,帶他出國去玩。一輩子為妻子、先生、孩子做志工,老 了你就知道你是在做白工。

來佛堂為佛服務做志工,可以得到十種功德。為家庭、 見女、子孫做志工,一點功德都沒有

為什麼做白工?沒有功德,做了還被家人埋怨。沒有得到 讚歎,反而滿腹的怨言、不滿、瞋恨、抱怨。來佛堂為佛服務 做志工,可以得到十大功德,你們花一輩子,一生的時間、血 汗,為家庭、兒女、子孫做志工,一點功德都得不到,業障多 重,多麽不值得。

和尚對眾生感覺很無奈,感嘆眾生的無明愚癡。一輩子為 家人、孩子做志工,結果換得一生的疲勞,還有疾病、怨言,

一點功德意義都沒有。請他一個月撥出一兩天,來佛堂為佛做 事,服務眾生,他卻撥不出時間,眾生多愚癡啊!

我們來佛門做事,一個月只要撥個半天或一天,都可以得 到十功德,莊嚴、健康、身體乾淨、富貴,一輩子平順沒有障 礙,沒有小人加害,無論工作、事業,或做任何事,都很平順, 這是我們做志工的另外一個好處,也是十大功德之一。

來佛門當志義工,不會墮三惡道受苦,命終可以升天,最 後壽終圓寂。學佛的人,將來很容易證果。速證圓寂,就是很 容易開悟證果,證得初果、二果、三果、四果。我們為佛做事, 是無量的福報,將來投胎做人,生在富貴的家庭,或貴族的家 庭。做事一輩子很平順,不墮三惡道,命終升天,壽終圓寂, 修行很容易開悟證果,脫離生死輪迴。為佛做事,做佛門志工 可以得到這麼多的功德利益。

但是很多人就不願意來做佛門志工,他寧願一輩子為家庭、 兒女做志工,沒有得到任何的功德利益,還得到很多的抱怨不 滿及敗壞不堪衰老的身體,最後被兒子送到老人院,老了、病 了、倒了,最後死了。和尚這樣開示,不知能不能喚醒,大家 一心想為佛做事,做佛門志工的菩提心?

和尚講經說法,聽的人很多,做的人很少,如果我不是出 家師父,受你們供養,我真的不想為你們講經。和尚三十年來, 為你們開示不要殺生,不要吃肉,不知講了幾千次,結果,還 是有很多人吃肉。



和

示

凡殺生者多為人食,人若不食則無殺事,故食肉者與殺 生者同罪

吃肉就如同間接殺牛,吃肉的人跟殺牛者同罪,佛在《楞 伽經》講得那麼清楚,凡殺牛者多為人食,人若不食則無殺事, 故食肉者與殺牛者同罪。佛說,凡殺牛的人,都是為了殺給人 吃,我們人如果不吃,世間就沒有殺生的事,所以吃肉的人跟 殺牛者是同罪。

殺牛者,如何往牛西方極樂世界?《觀無量壽經》說,我 們要往生西方,必須修三福,第一福:孝養父母,奉事師長, 慈心不殺,修十善業。第二福:受持三飯,具足眾戒,不犯威儀。 第三福:發菩提心,深信因果,讀誦大乘,勸進行者。

第一福慈心不殺,叫你不要殺牛,你吃肉就等同殺牛,怎 麼往生西方世界?此三福是釋迦牟尼佛、阿彌陀佛開出來的三 個條件,你要符合這三個條件,念佛才能往生西方世界。所以, 吃肉的人要往生西方很難,縱使讓你往生西方,一定關在七寶 城中五百年,人間三兆年。

所以,不要吃肉,現在的肉都非常不乾淨,太多的毒素, 吃了都罹痛。海水都被汙染了,現在的魚也不能吃。魚塭養的 魚、都用生長劑給牠們吃、魚才會肥大。植物有植物的生長劑、 動物有動物的生長劑。養雞打賀爾蒙,以前一隻雞要養兩個月, 現在三十四天就宰殺,多養一天就賠錢。

有時候講經說法,看到眾生不能改變,講經的師父就很無 力感,感覺很無奈,有時候講得很煩。聽經聞法的目的就是要 實踐,內心的問題,貪瞋癡,我慢愩高,要調整你的心態,改 變習氣。

聽聞佛法後,要改變自己的心性習氣,外要制止你的行 為,不要造殺盜淫及四口業,這樣聽經聞法才有意義

行為的問題,殺盜淫,你就不要再浩這些惡業。心的問題, 聽聞佛法後,要改變自己的心性習氣,外要制止你的行為,不要 造殺盜淫及四口業,這樣聽經聞法才有意義。在家弟子,聽經聞 法要去思惟,不然未來要受很多果報,命終還要墮入惡道受苦。

佛說,吃肉的人是旃陀羅,旃陀羅就是惡人。吃肉的人不 是我釋迦牟尼佛的弟子,誦經持咒無效,不得消業增福

絕對不要吃肉,因為我們吃的肉,都是過去世我們的父母 兄弟姊妹來轉世的,我們不知道,吃牠的肉,啃牠的骨頭,於 心何忍?佛說,吃肉的人是旃陀羅,旃陀羅就是惡人。佛又說, 吃肉的人不是我釋迦牟尼佛的弟子,吃肉的人,誦經持咒無效, 不得消業增福。

和尚說的已經夠深入了,但是仍然有人照吃不誤,這樣聽 經有什麼用? 連釋迦牟尼佛講的, 你都不聽, 還算三寶弟子 嗎?信一貫道的道親都吃素,沒有人吃葷,你如果信它,自然 就會吃素,不會吃肉,一貫道教育成功。

佛教徒很奇怪,教育了五年、十年、二十年,仍然要吃肉。 信一貫道自然就會吃素,佛教徒怎麼講就是不吃素,要吃肉的 理由一大堆,佛教的教育失敗。我身為出家師父,覺得很丟臉, 很慚愧,怎麽教育你們都聽不進去。

我引援這麼多佛說的經典,為你們開示、勸勉、訓誡,都 沒有用,太奇怪了。一貫道也沒有講得很深入,但是你信一貫



和

道後,就自然吃素,一貫道到底有什麼力量,讓每一位道親吃 素,沒有人吃肉,真的很厲害。

身為釋迦牟尼佛的弟子, 澴吃肉的話, 不如一個外道, 非常不如法

我們身為釋迦牟尼佛的弟子,還吃肉的話,不如一個外道, 非常不如法。佛教徒、三寶弟子還吃肉,丟佛祖的臉,三寶弟 子的面子都丢光了,如何去極樂世界?佛的教導都不聽,你要 如何去佛的世界?

你吃眾生肉一斤,以後要還一斤,還連本帶利償還。你一 輩子吃眾生的肉,下輩子換你被人吃,否則就沒有因果。佛說, 以人食羊,羊死為人,為人又吃羊,生生世世互相噉食,殘殺 對方,彼此結惡緣,何時方休?所以,不要再吃肉了,免得生 牛世世輪迴不已。

# 【請示 169】

《地藏菩薩本願功德經》說,亡者命終之後,眷屬小大為造福 利,一切聖事七分之中而乃獲一。何謂七分?

# 和尚開示:

你在世為往生的親人,布施行善,供養三寶,一切的功德, 化作七等分,往生者得七分之一,七分之六還是陽世的子孫、 親人所得,無法完全迴向給往生的親屬。譬如:你為往生的親 人,拿一萬元做功德,如果是七分的話,一萬除以七,1,433 元, 祂才得 1,430 元的功德, 8,600 元都是子孫得到。

我們要為親人做功德,要趁他還活著的時候做,他可以 全部得到。如果親人或是父母往生了,你才為祂做功德, 祂才得一分而已

所以,我們要為親人做功德,要趁他還活著的時候,趕快 替他做,他可以全部得到。如果親人或是父母往生了,你才要 趕快為他做功德,將全部功德迴向父母親,他全部都可以得到, 因這個功德的護佑,可以消業增福。

大部分的子孫,都等祖父母、父母親往生了,才為祂做功 德, 亡者只有得到七分之一。聰明的人, 有智慧的兒女、子孫、 家人,要提早為我們的親人做功德,他死了,就可以依此功德 力而往生善道。

# 【請示 170】

弟子親戚當中,有人聽到念佛機在念阿彌陀佛,會很不舒服, 是什麽原因?

# 和尚開示:

有人聽到念佛機念阿彌陀佛,心裡會很不舒服,他就是從 惡道來。和尚引用佛經,為你們解答,更加強你們對佛的信心。 也可以確信自己,能相信阿彌陀佛,又念阿彌陀佛,又願意往 都是具善根的眾生。

不想聽阿彌陀佛佛號,不相信阿彌陀佛,甚至聽到阿彌 陀佛都很不舒服,他是從惡道來的

至於不想聽阿彌陀佛佛號,不相信阿彌陀佛,甚至聽到阿彌陀佛都很不舒服,他是從惡道來的。世間有很多人,都不相信阿彌陀佛,也不念阿彌陀佛,甚至有人聽到阿彌陀佛都很討厭,他認為又不是死人,念什麼阿彌陀佛?

一般社會人士,沒有學佛,他不知道「阿彌陀佛」四個字的意義,以為人死了才要念阿彌陀佛。過去的傳統觀念,都說人死了才念阿彌陀佛,所以你如果對他念阿彌陀佛,他會不高興,聽了很刺耳。他說:「你在詛咒我趕快死掉嗎?」不信佛的人,就是從惡道來的。

有時師父們外出走走,跟我們擦身而過的陌生人,我們對 他說阿彌陀佛,大部份的人都不理你。但是五歲以下的小孩看 到師父,遠遠就會喊阿彌陀佛。小孩子的心,清純沒有雜染, 所以他的佛性還在,看到師父就會念阿彌陀佛。

但是,大約讀國小以後,就不會說阿彌陀佛了。還沒讀書 之前,尚未被汙染,前輩子潛意識的佛性還存在,看到出家人, 自然會喊出阿彌陀佛,長大以後就忘掉了。念阿彌陀佛,非難 非易,要有善根,才會念阿彌陀佛。

#### 【請示 171】

《金剛經》說的四句偈,「一切有為法,如夢幻泡影,如露亦如電,應作如是觀。」這四句偈,是《金剛經》裏隨意的四句,還是任何經文都可以作四句偈?

# 和尚開示:

四句偈,是佛在講經說法的時候,對剛才所講的經意,開示的道理,最後用四句偈或偈文,不一定四句,有的十句、二十句、三十句,大部分都四句比較多,將前面的經文,用類似我們的詩文一樣,再重覆敘述它的大意,加深聽者的印象。

一般來講,偈是在描述或再解釋剛剛佛所說的經文的經意, 用四句或六句、七句,重覆說明它的大意,加深我們對佛剛剛 所開示的經文的印象及理解力。所以,四句偈,不一定是指這 一段話,「一切有為法,如夢幻泡影,如露亦如電,應作如是 觀。」四句偈不一定指這四句,任何經文後面都有四句、七句、 八句、九句、十句……的偈文,這四句偈,只是大家比較耳熟 能詳而已。

所有萬事萬物無常的現象及真理,叫做一切有為法

《金剛經》裏面的四句偈,「一切有為法,如夢幻泡影,如露亦如電,應作如是觀。」就是所有萬事萬物無常的現象及 真理,叫做一切有為法。「有為」就是有心去造作因緣,它本 來沒有,因你去造作變成有。

譬如說:本來我們無名無利,你去造作成有名有利。本來



我們沒有造業,後來你用身口意,造作善惡業,這叫有為法。 你要求財色名利,也叫有為法。

我們的身口意造作的名跟利,乃至我們在世所結的親情, 我們所追求的財物、名利,都叫有為法。包括你內心的變化, 心起貪瞋癡也叫有為法。如果你不動淫念,就不會想結婚生子。 因為你動了淫念,動了情慾,要創造親情的因緣,男女相愛, 結婚生子,就有了親人、子女,這叫有為法。

# 不起心念動,就不會造作任何的法出來,叫做無為法

如果你不動情慾,男女就不會結婚,沒有結合就沒有孩子, 叫做無為法。不起心念動,就不會造作任何的法出來。一切有 為法,你造就出來,眼睛看得到的親情、名利、財色、權勢, 將來時間一到,都變成夢幻泡影,成空成幻,我們應該作如是 觀察。如露亦如電,就像早上的露水,一下子就消失了;又像 閃電,剎那即無。

我們修行人,對世間一切的有為法,都要如此的觀照思惟,不要執著,免墮入輪迴當中。這四句偈,既簡單又明瞭,但是我們卻做不到。佛說的道理這麼簡單,但是凡夫眾生還是會執著,起心動念,造作惡業,無法放下、放空。聽聞佛法之後,就要實踐,光聽不練,一無是處。

#### 【請示 172】

《金剛經》說:「應無所住而生其心」,弟子愚昧不解,請和 尚開示。

#### 和尚開示:

「應無所住而生其心」,這個「住」就是執著。人應該無所執著,你有執著,就會產生妄想、分別之心。對任何的法都不要執著,而起妄想之心。有了妄念,就會產生煩惱,有了煩惱,就墮入輪迴,所以應無所住而生其心。「住」,就是執著,它的 Keyword 關鍵字在這裡。

# 【請示 173】

八十八佛大懺悔文裏,提到二諦融通三昧印,「二諦」之意為何?

# 和尚開示:

真諦就是解脫之道,生死輪迴墮入六道叫做俗諦

二諦就是真諦、俗諦,有很多的意義。何謂真諦?何謂俗諦?真諦就是解脫之道,生死輪迴墮入六道叫做俗諦。苦集滅道四聖諦,苦集是俗諦,滅道為真諦。

苦集,我們今天所受的苦,乃是我們過去集造了很多的業力,所以才會受這麼多的苦,這叫俗諦。這是世間受苦的道理, 世間的因果,叫做俗諦。真諦就是我們要解脫事實的牽絆,我 們要趣向大道,解脫輪迴。這才是真正我們要修的道,修的真

和

常律法師 >>

理, 這叫直諦。我們不要像一般人, 累世集浩很多的惡業, 受 諸苦惱, 這叫俗諦。

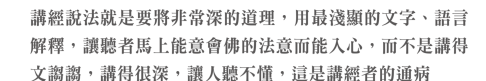
二諦融通,就是世間法、出世間法。苦集叫世間法,生老 病死叫做俗諦。解脫生死叫做真諦。我們對世間法、出世間法、 都要融會貫誦,理解透徹,而不要執著。

世間的苦,都是因為我們過去集造了惡業,所以受了諸苦。 如何滅除因果輪迴,滅除我們的苦?我們必須要修道,這叫真 諦,這是出世間法,苦集是入世間法。人輪迴生老病死,是俗 諦,我們要修十二因緣法、八正道、六度波羅蜜,這叫真諦。

看清世間輪迴的痛苦,生老病死的真相,我們要解脫生 老病死,求得生生世世輪迴的真理,這叫融涌

入世間法,出世間法,都要融通,看清世間輪迴的痛苦, 生老病死的真相,我們要解脫生老病死,求得生生世世輪迴的 直理, 這叫融涌。你瞭解世間生老病死的原因, 當然你要找解 脱生老病死的真理,我們才有辦法循著真道真理去修行,而斷 絕累劫累世生死輪迴之苦,這叫真諦、俗諦,二諦融通的意思。

三昧印,「三昧」就是禪定的意思。念佛念到禪定、大定、 入定,很誠心專注,也叫三昧。不起任何一絲的妄想、雜念, 就是三昧。「印」就是成就,印證、印可。三昧印就是成就三昧, 你只要能二諦融涌,就能成就三昧禪定,而不執、不洣、不惑, 不妄想、不執著,能放下一切的妄想執著,一心修行,一心念 佛,就可以得到三昧。



講經說法就是要將非常深的道理,用最淺顯的文字、語言 解釋,讓聽者馬上能意會佛的法意而能入心,而不是講得文謅 讓,講得很深,讓人聽不懂,這是講經者的涌病。深奧的經文, 要講到很淺顯,大家都易懂,不是十年、二十年的功力,你要 深入經藏到某種程度才有辦法,否則很難。

和尚很用功,我不辜負眾生的供養,所以,花了好幾年的 時間,深入經藏,今天才能將深的經文,用淺顯的解釋,讓你 們知道,這是我最大的安慰,也等於報答你們供養之恩,報答 眾生恩。因為我好幾次在外面講經,都遇到這樣的情況。有人 聽到和尚將很深的經文,用淺顯的語言講出來,聽到法喜充滿。

何謂法喜充滿?從聽法之中,得到法義,瞭解這個道理, 當下無限的歡喜,那種歡喜是從內心生出來的,透心涼。他過 去也許對一段經文,聽了幾年,無法理解,譬如:苦集滅道四 聖諦、十二因緣法,這個經文聽渦那麼多法師講,都聽不懂, 忽然間,有位法師用很簡單的語言敘述,他就融會貫通,真正 法喜充滿。

某一年,和尚在羅東農會禮堂,辦佛學講座,底下坐了幾 十位出家人,就在我前面,我都不敢看他們。因為我從來沒有 遇過有那麼多出家人, 坐在我前面聽經聞法。場地那麼小, 出 家人那麽多來聽。



常律法師

示



我講完之後,演音師眼和尚報告,剛才那幾十位出家人, 都是我的師兄。糟了!我如果講錯,我那些師兄會不會笑我? 我很擔心,因為他們都比我早出家好幾年,其中還有一位為我 剃髮的師兄。

這些師兄,剛好都在官蘭一間佛寺的佛學院教書,隔天我 就趕快去那裡,跟這些師兄拜謝。其中一位師兄,是這一家佛 寺的當家師父,早我三年出家。他說:「常律法師,你知道嗎? 我昨天聽你講四聖諦,我回來後,整個晚上睡不著覺。」我說: 「怎麼了?是我講錯了嗎?」他說:「不是,昨天我聽你講四 聖諦,簡單的四句話,解開我二十年的迷惑。」他終於瞭解四 聖諦的直義。

四聖諦是最簡單的佛學入門,但是一位出家二十多年的比 丘,對四聖諦還不是很瞭解,所以,二十年來,他每一次在跟 學牛、在家弟子開示四聖諦,都講得很心虛。當我用最簡單的 四句話解說,他豁然開朗,很開心,一直誇獎我,對經文真的 很透徹瞭解。

那次給我很大的震撼跟啟示,講經的人,對於深的經文, 要用最簡單的解釋,人家才聽得懂。有一次和尚在台北開示, 我講十二因緣法及八正道,有一位在家女眾弟子,她在很多的 道場,佛學院及佛學班,聽法師們講十二因緣法跟八正道,聽 得似懂非懂,洣洣糊糊,不太瞭解,所以都悶在心裡。

那一次來聽和尚開示,我用最簡單的詞句講十二因緣法及 八正道,她聽了之後,也是一樣,回家睡不著覺。她說:「那 一剎那,才知道何謂十二因緣法?何謂八正道?」這個女眾很 厲害,她上台分享心得,都沒有NG,將和尚講的,一字不漏重 覆講一編。

十二因緣法講完,接著講八正道,底下聽的人,都說這個 在家人怎麼這麼厲害,竟然可以將和尚講的,一字不漏重複敘 述一遍?和尚在十二樓,聽到她在二樓敘述,我也嚇了一跳。

我分析這個原理,因為她幾年來,一直聽很多法師講十二 因緣法、八正道,她的潛意識已經有基本的概念,只是還有很 多的疑惑,不明瞭而已。所以,當和尚用最簡單淺顯的解釋, 她立刻融會貫通,馬上可以依照和尚講的,一字不漏的講出來。

和尚為你們講經,我都要做功課,我如果要講一部經,經 文中有比較深奧的,我就要思考,如何用最淺顯的解釋,讓你 們聽得懂,又不失去經文的本意,不會跳脫佛原來講的道理。 所以,和尚講經有很大的壓力跟挑戰,因為我怕講錯了,要負 下地獄的因果。

我以前也是在家人,聽法師講經,也有這種迷惑。所以, 我才一直激勵自己,不能像一般法師,講經講得那麼深,大家 都聽不懂,我一定要用淺顯的言詞,來分析深的經文,講到你 們都聽得懂,這樣你們聽經才有意義,我為你們講經,才不會 浪費時間,如此法才能入心。

要具有這種功力,就是要深入經藏,這是最大的前提。但 是,深入經藏,不是那麼容易,太艱辛了。難怪很多出家人, 不想深入經藏,太苦了,好像在受苦刑一樣。

和尚是修文字般若,不是修實相般若,或修禪定波羅密。 整天都在看經典,還要思每一部經都要瞭解,還要做筆記,很



常律法師

多經文必須交叉比對。因為,佛講一個道理,有深的、中的、 淺的,要融合集結。

有三十部經文都在解釋八正道,有超過三十部的經文,在 講四聖諦、六度波羅蜜、三十七道品,有的講得很深,有的比 較淺,要交叉比對,然後構思,做整理,這樣才有辦法為你們 講,才不會偏差,讓你們都聽得懂經文的含意,佛講的道理。 所以,要讓你們供養,不是那麼簡單。

# 【請示 174】

誦完經文或佛號,迴向或供養,是依對象不同而作分別嗎?

# 和尚開示:

讚歎佛的威德,三寶的慈悲,三寶的恩德,這叫法供養

供養有法供養、財物供養、食物供養。法供養,我們讚歎 佛的威德,三寶的慈悲,三寶的恩德,這叫法供養。供養跟迴 向完全不同義,迴向是將我們現在所布施行善的福德,還有誦 經、拜佛、持咒的功德,迴向自己累世業障消除,福慧增長, 這叫迴向。

出家眾用法來供養眾生,為你們講經說法。就像和尚,用 最簡單淺顯的文詞,來解釋深奧的經意,讓大家都聽得懂,法 能入心,增強智慧見聞,這叫法供養。我用法來供養你們,報 答眾生恩,這是供養詞跟迴向詞,不一樣的地方。

#### 【請示 175】

已皈依的弟子,不能入宮殿神廟拜拜。弟子有幾位會員家裏都有供奉神明,甚至有設一間宮廟,弟子進去收功德費,有向那些神明問訊,這樣有犯三皈依戒嗎?

#### 和尚開示:

佛說,天上的天人,如果同一時間往生,全部都要下地 獄,除了皈依學佛的天人

這可以分兩方面來講,問訊是對佛法僧的一種禮數,所以 對一般神明,外道鬼神,不需要問訊,這些鬼神,反而應該向 你問訊才對,因為鬼神還在惡道中。天道也是惡道之一,所以 才會輪迴,死了都墮入地獄。佛說,天上的天人,如果同一時 間往生,全部都要下地獄,除了皈依學佛的天人。因為天人長 期都造犯兩種惡業,殺生跟偷盜業。

天人也有瞋恨心、嫉妒心,只是祂在享受福報,我們凡夫 眾生,在享受福報也在享受惡報。我們是苦樂都有,天上的天 人、天王,祂沒有苦報,只有樂報。祂在享福,享福當中也在 造業,加上祂過去造的業,所以在天上福報盡了,壽命到了就 墮入地獄中。

如果天堂是善道的話,為什麼天人死了都要墮入地獄?佛說, 天人死後都希望做人,而不是往生別的天。照道理講,第二天的 天人死了,一定希望往生第三天,第三天再往生第四天……,一 層一層往上爬,因為天越高,福報越大,壽命越長。為什麼天人 竟然沒有這種想法,反而要投胎做人?因為天道是惡道。

示

常律法師

我們凡人,雖然享福也在受苦受樂。但是,我們還有造 善業的機會,天上沒有

天人一方面在享福,一方面在浩業。我們凡人,雖然享福 也在受苦受樂。但是,我們還有浩善業的機會,天上沒有浩善 的機會。天上不需要布施,天人那麼享受,吃、穿都很富裕, 你沒有機會布施。天上沒有佛法僧,要學佛很困難,沒有浩福 消業的機會。

祂知道,只有人間才有佛法、佛教,才有機會消業增福修 道,解脱萬劫萬世的生死輪迴。在天上沒有機會,縱使在第二 天死了,往生第三天,有一天還是會死,壽命到了還是一樣要 輪迴,為什麼還要再往上面的天堂呢? 祂寧可來人間,受苦受 樂,來學佛修行,這就是佛法要告知我們的直相。

所以,莫說鬼神,連天上的天人,祂們都不想再輪迴,祂們 也想一心學佛,一心修道,皈依佛法僧三寶。問訊是對佛菩薩基 本的禮數,不應該對鬼神問訊。鬼神比我們人還低級,祂在惡道 中,媽祖、王爺、千歲、都是鬼神道,只是我們不瞭解而已。

神跟鬼差別在哪裡?鬼王、福報鬼及有權勢地位的鬼叫做 神。王爺、城隍、千歲就是大力鬼王,十地公就是福報鬼。福 報鬼、大力鬼叫做神,所以神跟鬼是同類,只是比較有福氣。 有權勢威力的鬼叫做神,比較窮,沒有權勢,受苦的鬼叫做鬼。 鬼由神統治,像我們人類,也是被人中之王統治。他當人王, 我們當百姓,都是同類。

鬼神都在惡道裡面,連天上的天人、天王,也是惡道的眾 生。天上的天人,為什麼要下生人間?祂就是要來學佛修行。

如果人間沒有佛法,沒有佛教,祂也不要來,來人間沒有意義, **祂還是要輪迴。** 

人間有佛法可以修行,有布施消業的機會,在天上沒有 布施消業解脫輪迴的機會

因為人間有佛法可以修行,可以讓天人有布施消業的機會, 在天上沒有布施消業的機會。天上大家都生活的那麼好,食衣 住行無缺,每天很快樂逍遙,天堂又很美,不愁吃穿,又沒有 災難,但是天人死了都不想在天堂,都要來人間。雖然來人間 受苦受難,但是總有解脫輪迴的機會,在天堂完全沒有機會。 所以, 這些天人都想來做人的原因在此。

每個宗教教育他們的教徒,要往生天堂,因為他們不瞭解 天堂的真相,假使他們能瞭解天堂的真相,他們不會想去天堂, 他們都想到佛世界。但很可惜,他們不知道,也不相信,他們 認為天堂是永生的。天堂非永生,它有一定的壽命,只有超出 三界二十八天,才沒有壽命,才能永生。

皈依弟子到宮廟裡面,不需要問訊,神鬼看到你是釋迦牟 尼佛的皈依弟子,頭頂有佛光加持注照,都要起立敬禮。祂很 羡慕你是釋迦牟尼佛的皈依弟子,身邊又有三十六位善神保 護,這些鬼神都要站起來跟你敬禮,只是你自己不知道,妄自 菲薄,不知道我們很尊貴,還要跟鬼神問訊,這是不對的。

進入鬼神廟,你不要跟祂問訊,你要合掌,跟祂說阿彌陀 佛。因為合掌不是對鬼神合掌,我們合掌是對佛法僧,對阿彌 陀佛合掌, 念這句阿彌陀佛, 是對阿彌陀佛的一種禮數。同時 也是叫坐在上面的鬼神,也要念阿彌陀佛。



開

示

正

開

和

# 念佛一句,增福無量;禮佛一拜,滅罪河沙

念佛一句,增福無量,我們要帶動這些鬼神,念阿彌陀佛, 讓祂們增福無量。禮佛一拜滅罪河沙,念佛是在增福,拜佛是 在消業。在《稀有校量功德經》中,佛有開示,受三皈依的人, 福報能量無邊,我們要慶幸自己,為佛陀的皈依弟子,要好好 的珍惜福報因緣,不要再去信外道,拜鬼神,否則皈依的戒體 就消失,戒體就是功德,皈依的功德就沒有了。

當你對鬼神禮拜問訊,就犯了三皈依戒條,三十六位善神都 遠離了,你的皈依功德戒體也沒有了,所以要小心。我們盡量不 要進入鬼神廟,不得已必須進去,譬如要收會員費,合掌念阿彌 陀佛就好,不要跟祂問訊,問訊頭低下去,就是在拜鬼神。

釋迦牟尼佛的三寶弟子,還向鬼神禮拜、問訊,這是不對的,丟三寶的臉。受三皈依的人,有戒體護身,有三十六位善神保佑,又有佛光注照,到了鬼神廟,眾鬼神都會站起來,還要向你問訊,讚歎你,說你很有福氣,可以成為釋迦牟尼佛的三皈依弟子。所以,要愛惜這個戒體,不要隨便去信外道,不要隨便拜鬼神,不然三皈依的戒體功德沒有了,你還要再重新皈依一次。

#### 【請示 176】

有些信眾會員有特殊的體質,進入佛寺或神廟,會發生嘔吐、 頭暈、頭痛的現象,尤其在法會期間,雖然用大悲咒水拍打全 身,回到家裏,還是感覺有無形眾生跟回家,甚至讓人生一場 大病。導致有許多人雖然有心卻無法來親近三寶,錯失學佛的 機會,這種現象應該如何化解?

# 和尚開示:

像這樣的情況,有這種特殊體質的人,都是個人業障的問題,過去他所造的業力,所以當他踏入佛門,或參加法會,就 全身不舒服。另外一種現象,因為他來佛堂參加法會,自己沒 有超度他的冤親債主或祖先,讓祂們很難過。

有很多人就有這樣的情況,來參加超度法會,不為亡靈超 拔,結果回去就不舒服。因為冤親債主隨時跟著你,伺機要報 仇,讓你難過難堪。既然你已經進入法會的超度道場,你竟然 不聞不問,不為累世冤親債主立牌位,超度消業,當然祂會讓 你難過,祂不會饒你。

我們曾經請示過這樣的情況,不只你們,我們出家人也會。 像每一次梁皇寶懺、三昧水懺法會到了,和尚就會不舒服,心 煩氣躁,一直想發脾氣。尤其梁皇寶懺法會快到了,我最敏感, 我就知道要辦超度了。

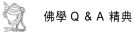
我請示菩薩,要超度的無形眾生,樹神、山神、河神、路邊的鬼神……等,超度很多,趕快幫祂立牌位,心情自然就好了。如果沒有為祂們辦超拔,就好像一顆石頭,壓在心上,很鬱悶。

正德開山

和尚

常律法師

114



每一次梁皇寶懺大法會,我特別敏感,三昧水懺還不會。台 北、彰化、高雄、這三場的梁皇寶懺我都洮不渦、因為梁皇寶懺 的功德很大,感應很強。所以,要和尚為祂們紹度的這些孤魂野 鬼,或是樹神、山神、草木神、水神、河神,每一次梁皇寶懺要 超度的牌位,至少五十支以上,不然祂會讓你難過。所以,有這 種現象的信眾,就是冤親債主要求超度,你不為祂超度,就讓你 進入法會增場時,嘔叶、頭痛、頭量,感覺全身不舒服。

# 【請示 177】

- (1) 亡者在醫院死亡,祂的大體及牌位都放在殯儀館。開導時, 是在大體或牌位前?
- (2) 假使大體在裏面,還沒有立牌位及相片,需要點香嗎?
- (3) 為亡者開導時,往生被要掀開嗎?

# 和尚開示:

亡者大體及牌位都放在殯儀館的話,要為亡靈開導,最好 是在祂大體旁邊比較好。因為祂剛死亡,耳識還清楚,所以你 要在祂旁邊開導,不要在牌位前,有時候在牌位前祂聽不到。 助念最好在十個小時之內,要在亡者旁邊開導,一定要讓亡者 聽得到才可以,你要當做祂還活著。

亡者死亡這段時間,最好不要在祂旁邊,談任何家裡的 事,以免讓亡者起顛倒執著

祂還沒有完全失去意識,耳識還存在,你講話祂都聽得到, 家人在談什麼事,祂都聽得很清楚。所以,亡者死亡這段時間,

最好不要在祂旁邊,談任何家裡的事,以免讓亡者起顛倒執著。 後事就交給葬儀計,現在葬儀計都是全句,你交給他,他就為 你處理好。

亡者的靈魂不是在肉體,人死後靈魂出竅,一定會在家裡 走來走去,你在吃飯祂也在旁邊坐著吃,只是你看不到祂而已, 你們講話祂聽得到,但是祂講話你們聽不到。有人死後七天靈 魂才會跑出來,有的死了馬上就跑出來,每一個人不一樣。你 只要在亡者的身邊,或是祂住的地方周遭,講話、爭吵,亡者 就會起顛倒。

開導的時候,一定要在亡者的大體旁邊開導,亡者才聽 得到。你在牌位前開導,牌位跟大體離得太遠,沒有用

我們開導的時候,一定要在广者的大體旁邊開導,广者才 聽得到。你在牌位前開導,牌位跟大體離得太遠,沒有用,除 非牌位跟大體相隔鄰才可以。開導的聲音,一定要讓广者聽到, 不要將亡者當做死了,祂目前是假死,不是完全死亡,過了頭 七才是真正的死亡。

高雄市殯儀館,以前的館長,他知道正德的助念很殊勝, 所以每一次高雄遇到無名屍超度大會,都要請正德助念團去那 邊誦經念佛,一年有兩次。館長也曾經來佛堂為志工上過課。

亡者尚未過頭七就火化,靈識尚未脫離,有時會清醒, 在棺材中活活被燒死

他說,照道理過了頭七才可以火化,有的不孝子為了趕快 虑理父母親的後事,死後第三天就將亡者火化,結果火化後推





出來,骨頭都是反面的。因為亡者尚未過頭七就火化,祂又醒 過來,又死第二次。有人說亡者不要火化,會死第二次,就是 這種情形,如果頭七渦了,就沒有問題。殯儀館館長說,一年 都有好幾具是這樣,看了好殘忍。

亡者在棺材裡面,被火一燒,祂會痛,就翻面,等於活活 把祂燒死一樣。館長說,看到現在的孩子很不孝,明明要七天 後才能火化, 亡者才死三兩天就推渦來火化, 急者要處理掉, 趕快分財產辦渦戶,養孩子有什麼用?世間最可憐可悲的,就 是父母親。

遇到老人家、父母親死亡,室內都要保持安靜,手機、雷 話都要關掉,家裡的電話一響,亡者會聽到,是誰打來的?因 為祂尚未完全死掉, 祂會執著生前的一切人事物, 這都是很寶 貴的經驗。你在外面絕對聽不到,所以為什麼正德的助念,這 麼殊勝有感應。

我們到亡者的旁邊,不要讓祂聽到任何的聲音,如果有事 商量,請到外面談,不要讓广者聽到,絕對會障礙广者往生, 很殘忍的。這種道理身為子女者不能不懂。父母輪迴了好幾億 萬世,這世好不容易遇到正德這麼殊勝的感應助念法門,要送 祂到極樂世界,你不好好為祂念佛送祂走,還在那裡講話,這 是不對的,非常不孝。

亡者如果往生了,一個原則,不要有任何人在旁邊講話, 或發出任何的聲音,只要念阿彌陀佛就好了

所以,要記得,亡者如果往生了,一個原則,不要有任何

人在旁邊講話,或發出任何的聲音,只要念阿彌陀佛就好了。 念半個小時或一個小時,就為祂開導, 广者一定要為祂開導, 開導文都有記載在和尚著作的《中國生死書》裡面。

# 為亡者開導,比助念更重要

你不知道如何為亡者開導,這些開導文,都是菩薩指示和 尚的,惟有菩薩才知道,亡者的心理,叫做亡者心理學。所以, 菩薩一句一句的教導和尚,亡者要聽什麼語言?要講什麼話? 如何為亡者開導?讓亡者能心開意解,願意跟我們一心念佛, 這非常重要,所以開導,比助念更重要。

除了依照開導文開導以外,你還要明瞭亡者有沒有特別執 著的事情,否則開導也沒有用,除非祂沒有執著。假如祂有特 別執著的事情,就像我母親一樣,她就執著房子財產尚未分配 妥當,兒子爭吵不休,我怎麼開導、念佛都沒有用,已經三天 了,這三天當中,有不少人到我家裡,為我母親助念,也有好 幾位法師來跟我結緣,母親眼睛就是不肯閉上。

無論和尚怎麼請示,母親就是不肯去極樂世界。母親往生 那三天,一班又一班念佛不斷,幾乎全國的志工,都來幫我母 親助念、開導,也有很多師父來幫母親誦經,都沒有用。我母 親很有福報,死了有這麼多人來幫祂助念、誦經,但是祂不走 就是不走。

祂執著那個點,你沒有打開祂心中的結,你再幫祂誦經一 個禮拜,她還是不走。你要為祂解決這個事情,老人家都很執 著,年紀越大越固執,很難商量。

正德開

示

1

講到助念方面的道理,這不是理論,都是經驗。有很多的 案例,才讓我們得到這個經驗。南華大學生死學系的教授,帶 了一群學生,來我們佛堂上課,正德助念殊勝,連大學生死系 的師生,都來聽我們講課,很不容易。

在佛教界,助念最殊勝,最有效果,最感應的就是正德

在佛教界,助念最殊勝,最有效果,最感應的就是正德。 辦慈善醫院我們輸給蒸濟,辦教育輸給佛光山,只有辦助念團 我們贏渦別人。死得莊嚴華麗最重要,再多的錢、再多的財產, 兒子再孝順,先生太太再怎麼體貼,死了都沒有用,都是成空 成幻,一切都是假的,都是夢中人、夢中事。

點香的用意,假如靈堂有安奉佛像,要點香。點香同時也 是淨化空氣,因為人死會有屍臭味,尤其夏天,死亡一天就有 味道,三天就生蟲,這都是葬儀社的經驗告訴和尚。大熱天, 有的不到一天,就有臭味,冬天天氣比較冷,可能一個禮拜才 會長蟲,三天才會發臭。

如果平時這個人吃魚吃肉,臭得更快,吃素的臭得比較慢。所 以、點個香淨化空氣、味道不會那麼臭、香的味道就把臭味蓋過去。

如果沒有戴手套,不要摸屍體,屍體有屍毒會傳染

我們去幫亡者助念,有很多要注意的事項。譬如:如果沒 有戴手套,不要摸屍體,屍體有屍毒會傳染。以前有一位法醫 叫楊日松,他就是染上屍毒過世的。因為年紀越大,抵抗力越 差,他當法醫,自覺經驗老道,沒戴手套直接摸屍體,屍毒傳 染,就往生了。

為广者開導時,往生被是否要掀開?和尚著作的《中國生 死書》裡面有整套助念要注意的事項、法節,包括助念的教育 都有。助念前要先詢問家屬,這個亡者是怎麼往生的?如果是 肺癆,或是肺病往生的,每一位助念者都要戴口罩,否則會被 **祂傳染。癌症或是肝癌,不會傳染。** 

遇到亡者是肺癆、肺病死亡的,要小心,一定要戴口罩。 開導時不要離得太近,大概離一個人的距離

遇到亡者是肺癆、肺病死亡的,要小心,一定要戴口罩。 開導時不要離得太近,大概離一個人的距離。你如果太靠近, 萬一亡者爬起來怎麼辦?確實有遇到過這種情形。

員林佛教蓮社有遇過,慈濟助念團也遇到,出來跟屏東助 念志工說,你們要注意,那位死去的阿婆,中途突然爬起來說: 「你們念佛念慢一點,我跟不上。」阿婆都已經死了,怎麼還 會爬起來講話?所以,人剛死的時候都是假死,由此可以證明。

助念有很多狀況,無法預料,也有人助念回來,發燒、睡 不著。有一位老菩薩,助念回來,發燒十幾天,看醫生也沒有 用,來佛堂請示菩薩,菩薩指示,只要和尚為他加持就好了。 菩薩很靈感,我加持完,他就退燒了。不知道是心理作用,還 是被亡者纏擾?就是發燒不退。當然也要為那位亡者超度,為 祂開示, 請亡者退掉, 他才退燒好了。

助念工作有很多的現象,很難預防,我們累積了幾十年的 經驗,太寶貴了,所以,和尚才寫下這一本書《中國生死書》, 你們一定要好好的參考,才能幫助我們死亡的親人,往生西方



世界, 走得平順, 沒有障礙。也希望你們將這本書的內容, 教 **遵你們的孩子。** 

財產要留給晚輩,未死之前要先處理好,以免有爭議

有一件事很重要,你的財產要留給晚輩,未死之前要先把 它處理好。另外一件事情,你若沒做到,很遺憾,很危險。因 為你死亡的時候,你的孩子如果沒有學佛,他不知道如何用佛 法處理你的後事,就交給葬儀計,葬儀計就照他們那一套,你 就完了,就墮入惡道受苦。

如果我們知道用佛法的方式來處理後事,我們可以要求葬 儀計,一定要照這樣做,葬儀計就會配合。假使你不知道的話, 因為我們沒有處理過後事,當然都聽葬儀社的安排,很危險。

你自己心裡要有主意,正德這一套助念法門,用佛法處理 後事及助念,非常殊勝,太感應了,所以你要來上課,你如果 沒來上課,至少要看這本書。有很多人看和尚這本書,處理後 事,都處理得很圓滿,親人就順利往生西方世界。

《中國生死書》是世間人的寶書,家家戶戶都應該有一 本,平時就要詳細閱讀

其他書不看沒關係,這本生死書一定要用心看。尤其上了 年紀的人,更要仔細看。要教育你的孩子,有一天父母死了, 你要照這一本常律和尚寫的《中國生死書》處理後事,不要草 率。你要跟兒子說,你一定要用和尚教的方式,以佛法處理父 母的後事,不可以交給葬儀計隨便辦,這才是最重要的遺言。

這本書當時在金石堂發行的時候, 曾經得到暢銷書前十名

以內。金石堂一個月新發表的書,有一千三百多本,要擠淮十 名不是那麽簡單。連續一個月,都是十名之內。《中國生死書》 那時候賣得很好,是一間出版計替和尚出版的,全國各大書局 都有和尚這本書,當時一出版就被搶購一空。所以,這本書你 們一定要看,好好的研究,不懂的地方可以請教我們的主管, 或者遇到我們師父,也可以請教師父。

為亡者開導時,一定要將往生被掀起來,看亡者臉上的 變化。開導之後再蓋上去,繼續念佛

為广者開導時,一定要將往生被掀起來,看亡者臉上的變 化。我們為祂開導助念之後,臉色有沒有比較好看?嘴巴有沒 有合起來?眼睛有沒有閉上?開導之後再蓋上去,繼續念佛。 念佛半小時,再開導一次。

# 【請示 178】

弟子從 103 年開始,向女兒提起,每年母親節,或是媽媽的生 日,要為母親念佛,持往生咒 21 遍,迴向給母親,以後命終往 生西方世界無障礙,這樣如法嗎?

# 和尚開示:

這樣的迴向很好,很如法。母親的生日或母親節,都請女 **兒念佛,誦阿彌陀經,持往生咒,迴向給母親,往生西方無障** 礙,有智慧。無論你做任何的功德,布施、誦經、禮佛、拜懺, 你都要記得做一項很重要的迴向。你要迴向身體健康,家庭平



安, 生意工作順利, 都可以, 但記得迴向, 命終往生西方世界 無障礙,才是最重要的。

命終時,一切都空了帶不走,但是你在世所造的善惡業力 會跟著你走,決定你往生哪一道,其他沒有一樣帶得走。和尚 感覺,你們到現在,還有很多人放不下,縱使死了還是放不下。

以前有一位志工,私房錢五百萬放在銀行,也沒有跟太太 孩子交代,突然過世,眼睛、嘴巴張的很大。演如師帶了五班 蓮友去助念,眼睛睜大看著你,想講話講不出來。突然過世來 不及交代,祂有私房錢五百萬,太太不知道。演如師親自來為 祂助念,嘴巴就是不閉合,讓師父很沒面子。

所以,演如師助念回來,馬上請示菩薩。原來亡者有私房 錢五百萬放在銀行,演如師跟祂太太講,祂太太馬上去銀行查, 真的存有五百萬。回去跟她先生說,你銀行的五百萬我知道, 我會幫你處理,你放心。說完,亡者眼睛、嘴巴馬上閉合,繼 續又幫祂助念,回來立刻請示,已經往生極樂世界。

人死了,心中有執著,就會起顛倒。平時沒有大修行的 人, 臨命終不執著很困難

這位陳居十就跟我媽媽一樣,平時都有在念佛,也懂得要 去西方極樂世界,但是人死了,心中有執著,就會起顛倒。平 時沒有大修行的人, 臨命終不執著很困難。最安全的辦法, 就 是人還活著的時候,趕快做處理。

財產該分的,趕快分好,遺言也要寫好。遺言要去律師那 邊簽字,請法院公證,不然到時候兒孫又互相提告。遺言請律 師簽字,還不是很保障,要拿到法院公證,比較有法律效力, 沒有紛爭。

為了保障你往生西方世界無障礙,師兄姐幫你助念,馬 上能送你去極樂世界,必須將你的家事,事先都處理好, 無罣無礙,別人幫你助念,或是你自己念佛,才可以順 利往生西方世界, 這點很重要

尤其人老了,這個工作要事先處理好,為了保障你往生两 方世界無障礙,師兄姐幫你助念,馬上能送你去極樂世界,必 **須將你的家事**,事先都處理好,無罣無礙,別人幫你助念,或 是你自己念佛,才可以順利往生西方世界,這點很重要。不要 太白信,認為自己沒有問題,平常每天念佛幾萬聲,和尚開示 的道理也都懂,不會執著,不要太過自信,那沒有保障。

# 【請示 179】

若問前世因,今生受者是;若問來世果,今生做者是」。為何 今生作惡,除了後世做受報外,還要下地獄,墮入三惡道?感 覺有重複承受的惡果。

# 和尚開示:

人往生的時候,你過去世所做的善惡,跟這一輩子所做 的善惡要加總起來,然後才決定你這輩子該往生哪一道

因為佛說,我們這輩子所做的果報,不管是善惡,它有現



122

124

報、時報、未來報三種,不是你這輩子做的善或惡,這輩子就 會受報,要看因緣。人往生的時候,你渦去世所做的善惡,跟 這一輩子所做的善惡要加總起來,然後才決定你這輩子該往生 哪一消。

佛在諸經典裡面,都有開示,和尚也講過。一般人不瞭解 因果的輪迴直相,都誤以為,作善為什麼會得惡報?作惡為什 麼都得好報?有人就會錯亂因果。

因果報應有時機性,有因緣性,不一定這輩子作惡多端, 就會受惡報。不一定這個人作善,這輩子就得善報

因為他不瞭解, 因果報應有時機性, 有因緣性, 不一定這 **蜚子作惡多端,就會受惡報。不一定這個人作善,這輩子就得** 善報。

很多孝子被雷公打死,舉個例子:以前台北有一位警察, 很孝順,每次放假就從台北開車回到台東家裡,為父親種田做 事,減輕父親的負擔,讓父親休息。有一天在田裏工作,剛好 天空打雷,活活被打死在田裡。當地的居民,都非常不滿天公, 整個村子的人都在咒罵天公,說天公不長眼睛,亂劈人,壞人 不劈卻劈孝子。

另外一個例子:有一位女孩很孝順,她在花蓮壽豐鄉鄉公 所上班, 她媽媽因為要幫忙家計, 就在台北做台勞, 她不忍媽 媽那麼辛苦,請媽媽回到家裡奉養。她從台東一路開車到台北, 又從台北載她媽媽回台東,等她回到台東,已經很晚了。

她媽媽告訴她,已經這麼晚了,妳明天再開車去上班。她 說不行,因為壽豐鄉離台東有一段距離,我怕明天一大早起來,

上班來不及,所以連夜又開車要趕回壽豐鄉。哪知道那天晚上 下雨,因為她從台東開到台北,又從台北載她媽媽回來,一路 已經很疲累。結果,開車沒多遠,自己就因為精神不濟,睡著 了,自己去撞樹,因為下雨視線不良,撞樹翻車就過世了。

這個女兒這麼孝順,你如果看到這則新聞,你會覺得哪有 因果?所以, 這個世間, 好人短命沒好報的很多, 好人漕受意 外災難的一大堆。浩成很多人都不信因果,認為世上哪有「善 有善報。惡有惡報」?

那個人為非作歹,壞事作盡,生活卻很富裕,日子渦得很 好,也沒受到惡報。有的人在台灣倒了別人很多錢,跑到大陸、 美國享受,都沒有怎樣,有人說哪裡有因果?他不知道因果有 時間性,有時機性,有現報、時報、未來報。

和尚再舉一個例子:有一次,和尚在台北,遇到桃園來的 一對夫妻,他們很感傷的向和尚報告,他們女兒要出家的事情。 他女兒本來確定要出家,父母親有學佛,也同意女兒出家。這 位女兒非常的孝順乖巧,大學畢業後就去工作,工作沒多久, 就跟她父母親說她想出家,父母親也答應她走出家這一條路。

出家要先寫履歷表、自傳呈給和尚看,她寫完自傳之後, 本來過兩天要送到佛堂,呈給和尚看,哪知道隔天禮拜一上班, 一出門就被車撞死了。確定要出家的一個乖巧女兒,這麼有善 根又很孝順,出家不成,上班就被車撞死了。

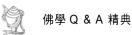
他女兒的牌位,目前供奉在埔里大佛山地藏殿。據他父母 親說,他女兒要出家之前,有跟母親說,她有一筆錢要供養和 尚,因為她知道出家後,不能有私人存款,或積蓄,也不能有 財產,這樣出家心比較清淨,不犯戒。



開

示

126



所以,他女兒還沒往生之前,就先包一個紅包要供養和尚。 女兒往生了,父母就拿紅包來給和尚,和尚就收下來。他女兒 的牌位就在地藏殿,我有時候回去都會去看看她,這個無緣的 出家弟子。這個女孩也是很乖巧,為什麼會被車撞死呢?我們 遇到很多乖巧、孝順的孩子,竟然意外死亡,你能說他行善沒 有善報嗎?

和尚的弟弟也是這樣,非常的乖,初中畢業後,家裡開小 工廠,就無法讓他繼續讀書,就在家中幫忙工作。每晚都加班, 整天都在工作,不抽煙、不嚼檳榔,也不會跟人家出去混,一 直幫忙家裡賺錢,也沒有什麼壞習慣,人很乖巧聽話。

那時候我在高雄一家貿易公司當主管,我自己刻了一個模 子, 印西方三聖彩色的畫像, 要跟人家結緣。我姊姊贊助一份, 我弟弟也幫忙出錢。他很有善根,我如果要印書、印佛像,我 都會找他,他也最聽我的話。他從來不惹麻煩,也不惹父母親 **牛氣,孝順乖巧。** 

當兵時,發生不幸,吊單槓,吊了十下,下來時撞到尾椎, 爬起來走了十步,就趴倒在地,過世了。那時候和尚很傷心, 也是跟你們一樣的想法,世間哪有天理、因果?這麼乖巧的弟 弟,竟然不幸地死了,我心中很不平。

有人介紹我去找高雄新莊仔一位通靈很厲害的人。我問他, 到底是什麽原因,弟弟竟然遭受這樣的意外?只是吊個單槓, 手滑掉摔下來,撞到尾椎, 起來走十步就倒下去死了, 榮總醫 院就在隔壁,送去就醫都來不及。

那個乩童很厲害,他說,你弟弟是不是這樣,還比動作給 我看,吊單槓掉下來摔死的?我說對,他就分析因果給我聽。

涌靈的分析我和弟弟,前輩子跟我父親的因緣,我感覺很有道 理,心才放下,否則我永遠不信因果。

我們這輩子所浩的善惡因,未來的報應,不一定在這輩 子示現,它有現報、時報,跟來世報三種

和尚只是要印證,人不管多孝順、多乖巧,如果你有前世 造的因,必須在這輩子承受果報,你就會遭受意外災難。證明 佛所說,我們這輩子所造的善因、惡因,未來的報應,不一定 在言輩子示現,它有現報、時報,跟來世報三種。

現報就是你這輩子做,馬上呈好報或惡報。時報,就是未 來下一輩子報,像我弟弟他就是時報,他上輩子做了某種惡, 雖然他這輩子很乖,也很有善根,但是因為他前輩子浩了惡業, 所以這輩子要遭受意外災難,短命而死,這叫做時報。

來世報,就是你這輩子所做的惡,不一定這一輩子報,也 不一定哪一世報,可能要經過十輩子,一百輩子,一千輩子之 後才受報。像釋迦牟尼佛在幾萬世以前,祂曾經用一支木棍, 打一隻魚王的頭,這個事實經過幾萬世了,佛才受報。

釋迦牟尼佛已經成佛了,祂一輩子脊骨痠痛,因為過去祂 也浩渦惡,祂殺死人,把這個人摔死,所以,這種報應也是幾 百世、幾千世以前的事,到祂成佛才受報。連佛陀都洮不了因 果報應,所以佛說,因果報應誰都不能免,誰都逃不掉,不要 隋便浩惡因,將來時間到了,一定會得惡果。

這一輩子不報,也會來輩子報,來輩子不報,幾輩子以後 會受報,也許十輩子、一百輩子、一千輩子、一萬輩子才報, 不一定。我們不能因為這個人是孝子、善人,結果卻受惡報,



開

128



佛學Q&A精典

就認為沒有因果,沒有善惡,我們不能這樣斷定。所以,我們 要瞭解佛法,佛分析因果報應的時機點,時機點很重要。

無論你浩什麼惡因,或浩什麼善因,總有一天或一世會 受報,絕對逃不掉

結論就是說,無論你浩什麼惡因,或浩什麼善因,總有一 天或一世會受報,絕對洮不掉。包括佛陀也難倖免,祂已成佛 仍要遭受苦報,佛陀一輩子也遭受很多的波折。

也遇到很多的打擊、挫折及各種苦報,祂也逃不掉,誰都一樣, 不然就沒有因果了。所以,佛一直勸導我們,千萬不要隨便浩 惡因,尤其這個嘴巴,很容易浩惡因,所以要守口如瓶,不要 出口就毁謗三寶,或是毀謗別人。出口就打妄語或欺騙別人, 或是講一些違心論,違背自己良心的話,將來都會受報,只是 時間未到而已,大家要小心,謹守身口意。

# 【請示 180】

最近朋友一直推薦佛教的如來宗,不知和尚對此宗是否瞭解? 弟子個人感覺不是正教,此宗教的禪師又是何種來歷?與魔有 何區別?

# 和尚開示:

我不認識這種宗,我也沒有去研究它,所以不予置評。不 過佛一再教誡,末法時代,縱使是正宗正派,無論是華嚴宗、

天台宗、法華宗、法相宗,都不要再信,只要信淨十宗,念佛 就好,這是佛教誡的。

末法時代, 眾生本性剛強, 難調難伏, 根器和陋, 習氣 深重,德淺慧薄,若遇惡緣,念念增長;若遇善緣,須 **奥即**退,不滴合修任何宗派, 只滴合修念佛法門

因為末法時代, 眾生本性剛強, 難調難伏, 根器粗陋, 習 氣深重,德淺慧薄,若遇惡緣,念念增長;若遇善緣,須臾即退, 不適合修仟何宗派,只適合修念佛法門,比較單純。末法時代 越單純,越容易解脫生死。因為我們不是出家人,不需要去修 那麽多法門,佛也教誡出家人,不要修禪、修密。

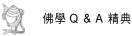
和尚講過〈坐禪直實義〉,我引用了很多佛開示有關修禪 的經本,佛在這幾本經典中,都有嚴明的教示,末法出家弟子、 在家弟子,不要坐禪。念佛是唯一末法修行真正的法門,其他 都不是。

並非其他宗派不好,或不對,他們都是正宗正派,但是我 們根器不足,所以,不要今天修禪,明天修密,修來修去都修 到顛倒。因為末法眾生的業障比較深重,智慧不足,根器不深, 習氣又多,所以不適合修任何法門。

光念佛法門,都無法修得圓融究竟,還修什麼宗派,不切 實際。做人要實在,修行也要實在。有很多弟子,念佛覺得無 聊,就去跟人家學東學西,學到顛顛倒倒,瘋瘋癲癲,聽他講 話就知道他在說瘋話。

花那麼多時間,學些無用的東西,念五分鐘佛號都念得不 清淨,所謂清淨,就是一心不亂,能念到不起任何念頭。沒有





**這種功夫,還要學其他的,一種功夫都學不好,還想學其他的** 功夫。

譬如:當學徒光一門技能都學不好,有人介紹更好的技能 又去學。學技能也好,修行也好,都要一門深入,才能見真道, 行行出狀元,天生我才必有用。不要做這行看那行好,這山看 那山高,第一步都踏不穩,還想踏第二步。

現在的年輕人都不務實,修道人也不務實,和尚出家幾十 年來,遇到這種人太多了,所以還是老實念佛,不要跟別人雜 修雜學。和尚開示很多佛講的道理,無非就是要堅定你的道心, 心定下來,不會浮躁,不要再去盲修瞎練,一門深入念佛,增 長你的智慧,主要用意在此。

你在人間,已經聽和尚開示很多的道理,到了阿彌陀佛的 世界,你的悟性及果位,絕對比別人高,成佛就比較快

你們將來到了西方極樂世界,阿彌陀佛跟你們開示的道理, 我相信,很多和尚都曾開示過,你如果有聽到和尚開示,你去 極樂世界,品位就會進階得很快。因為你在人間,已經聽和尚 開示很多的道理,到了阿彌陀佛的世界,你的悟性及果位,絕 對比別人高,成佛就比較快。

西方世界品位的決定,在於你在人間修行的功德智慧。你 的智慧功德超越別人,到了極樂世界,不會從下品下生開始, 直接進入中品中生,馬上就證得阿羅漢

你聽經一天,有一天的功德與成長,你到了極樂世界,比 別人成佛更快,果位比別人進階快速。你在人間聽經聞法,聽 久了智慧增長,到了極樂世界,品位都很高。西方世界品位的

决定,在於你在人間修行的功德智慧,你智慧功德超越別人, 到了極樂世界,不會從下品下牛開始,直接進入中品中牛,馬 上就證得阿羅漢。所以,能珍惜時間來聽和尚開示,是聰明有 智慧的人。

不要每天守在電視前面,人生一下子就過了,要把握聽經 聞法的寶貴時光,和尚有心為你們講經,開示很多的微妙法也 不來聽,等到了極樂世界,其他師兄姐都中品以上,你才下品 下生,有的還被關在七寶城,那時候你就知苦,心中不是滋味。

# 【請示 181】

有位會員第一次參加正德佛堂梁皇寶懺法會圓滿,十一天法會 後,心中有兩個疑惑:

- (1) 辦理超拔後,向菩薩稟告,馬上不由自主地流淚。
- (2) 二時蟿念當中,中涂休息吃點心,才剛咬一口,又不自覺 地掉淚。為何會如此呢?

# 和尚開示:

因為我們人都有佛性,當你在誦經的時候,或是入佛堂的 時候,會不由自主的掉淚,因為三寶佛佛光注照加被,喚醒你 過去的佛性,讓你瞭解以前到現在輪迴的痛苦,所以你的潛意 識有感而發,會觸動你的淚腺而掉眼淚,這是很自然的現象。

我們來到佛堂,心就靜下來,當你靜下來,你的潛意識, 會觸動你的神經,讓你感受到人生真的很苦,從累世到現在, 一直在輪迴受苦,這是你潛意識的佛性覺醒了,所以,當下會



不由自主的感受到,輪洄是苦,做人很痛苦,自然就掉下眼淚。

每一個人都有這種經驗,像和尚也會。每一次,我在唱扣 鐘偈時,很自然的就會流眼淚,控制不住,有很多的感觸。扣 **鐘**偈聽起來莊嚴又感傷,「洪鐘初扣,寶偈高吟,上徹天堂, 下徹地府。」很哀傷,我唱了就掉眼淚,不敢再唱下去。為什 麼會掉眼淚?觸動我內心,我的敏感神經。我感覺眾生怎麼那 麼難度,你們怎麼那麼頑固,度人怎麼那麼辛苦,所以這是很 自然的現象。

# 【請示 182】

- (1) 佛在《金剛經》第十二品中,有一段說:「復次,須菩提, **隨說是經乃至四句偈等,當知此處,一切世間天人阿修羅,** 皆應供養如佛塔廟。」唯有佛要用供養二字來敬奉經文。
- (2) 除《金剛經》以外,佛教信眾對其他的經藏是否應如是供養?
- (3) 佛說學佛要一無所住,那供養敬拜經文如佛塔廟,會不會 著相?

# 和尚開示:

這是對文言文不通達,才會誤解經文。這句話「復次,須 菩提,隨說是經乃至四句偈等,當知此處,一切世間天人阿修 羅,皆應供養如佛塔廟。」這個「供養」不是在供養經文的意 思,而是說,須菩提,我來說這樣的經,為你們開示,乃至四 句偈時,你要知道,在我講經的地方,來聽經聞法的一切世間 天人、阿修羅等,你們都應供養他們,如供養佛的塔廟一樣, 如此的恭敬、誠心。

供養有兩種: (一) 法供養。法供養就是用講經說法來供 養你們,跟你們結緣。出家人不可能拿東西供養你們,那麼出 家人怎麼供養?我用佛開示的經文,代替佛為你們講經說法, 叫做法供養,不是用食物來供養。

這一句話的意思是說,須菩提,我為你們講《金剛經》及 四句偈,當知,我在講經的這個地方,一切所有世間的天人、 阿修羅,你們也要像佛一樣,用法跟他們結緣,要法供養。你 以法供養眾生,這種心就有如你供養我佛的塔廟一樣,有如供 養我佛那麽的恭敬虔誠。

這句話的含意是這樣,不是佛陀要用供養二字來敬奉經文, 不是在供養經文,經文何必供養?是要你用聽經的經義,用法 供養一切天人、阿修羅,有如供養佛塔廟,那麼的誠心、用心。 所以,看經典頭腦要很清楚,文言文要懂,不懂的話就會誤解 經文。現在的年輕人,對文言文比較不深入,往往會錯解經文 的意思。

用法供養來敬奉經文,而不是叫你供養經文。是要你用經 文裡面的法,來供養眾生,為眾生講經說法,叫做供養。像和 尚用法供養你們,這是精神上的供養,而不是我拿食物供養你 們,這叫法供養。

世間的供養,以法供養功德最大。講經說法給人家聽, 功德最大

世間供養的功德,以法供養為最,也就是說,世間的供養, 以法供養功德最大。我們講經說法給人家聽,功德最大。和尚





為你們講這麼多的佛法,你們將這些佛法,去跟人家結緣,講 給人家聽,就是以法供養眾生,功德很大。

聽經聞法,可以得三十二種功德,我們講經說法給人家聽, 也可以有得到三十二種功德。我們不會講經說法,但是我們要 聽經聞法,才能得到無量功德,消無量業,也比較有福報,讓 我們的道心堅固,往生的時候沒有障礙,可以順利往生西方極 樂世界。這種福報非常大,千金萬金也難買到。

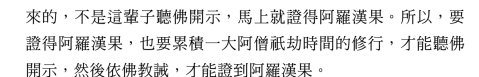
供養是來自你的誠心。你敬拜經文,就如拜佛塔一樣虔誠, 這是我們對三寶的恭敬心,不會著相。拜佛主要目的是要消業 **障**,拜佛是懺悔,念佛是增福慧,當然不會著相。

這是一種修行的功課,你不著相,就是不拜佛,也不念佛, 這是禪宗的說法。禪宗不念佛,也不拜佛,也不誦經,不講經, 就是一直打坐參禪,不立文字。禪宗不誦經、不拜佛,也不寫 經文,只有坐禪,假如累世善根具足,坐禪很容易開悟證道。

釋迦牟尼佛的出家弟子,都是先聽佛開示,然後坐禪,而 證得阿羅漢果。以聽經聞法為先,證果為後。但是他們不談經 論道,也不寫文字。以前佛陀時代,沒有經文,都是佛說的, 聽了馬上去理解,透過理解去思惟,心定下來,依照佛教的安 那般那法坐禪、數息,觀息而證道。

要證得阿羅漢果,也要累積一大阿僧祇劫時間的修行, 才能聽佛開示,然後依佛教誡,才能證到阿羅漢果

佛的出家弟子,都是坐禪而證道,沒有人誦經、拜佛、念 佛證道的。那時候的出家弟子,都具有深厚的根器,是累世修



# 【請示 183】

- (1) 各經典裏面的咒語,發音都不一樣,令弟子無所適從,不 知應以何種版本為準?
- (2) 弟子有請示菩薩,往生多年的亡者,已投胎人道了,還要 超拔、念佛、拜佛、誦經持咒迴向給亡者,該如何迴向利 益最大,才能幫助已投胎人道的親人?

#### 和尚開示:

咒語的音,因為流傳很多的時間、朝代,音會走掉,除非 佛陀時代,佛教你的音才正確。佛教授弟子,弟子又傳出去, 一定會走音。

印度八大國家,南印度、中印度、北印度,腔都不一樣, 台灣面積這麼小,台灣人卻有鹿港腔、南部腔、北部腔……。 咒語的音比較生澀,又多轉折,經過整個印度,不同地區的人, 傳送出去,最後音都跑掉了。

到底誰的音比較準?傳到西藏,西藏講藏語,用藏語來發 印度的梵音,只是接近而已,不完全標準。來到中國,用中國 的北京話,注咒語的音,全走音了。到日本,用日本人的發音 注音,也是走音。洋人講英文,用英文注咒語的音,也是走音。



開

示

# 示



佛學Q&A精典



所以, 咒音沒有標準法, 音都會跑掉, 只要稍微接近原音 就好了。持大悲咒,用國語發音,如果虔誠念,也是很有感應。 當然,你能念梵音,比較接近佛原本的音,感應力就比較強。 也許我持万遍大悲咒,我念的音比較接近梵音,你念國語音, 可能你要念十遍、二十遍,才有感應力。所以,很多人就喜歡 學原音的咒語。

和尚教你們大悲咒,就比較接近梵音。原始佛教咒語的音, 也不完全正確。和尚的梵音,曾經過兩位師父印證過,和尚念 的咒音,比較正確,比較接近原音。有一位韓國師父,有一天, 從台北分院大樓經過,剛好聽到裡面在播放和尚念的梵音大悲 咒,他聽了嚇一跳,這個大悲咒是誰念的?他進來問。職工回 答:是我們開山和尚念的。這位韓國法師,曾經到印度學渦大 悲咒,和尚念的音,跟他在印度聽的,非常接近,想拜見和尚, 請和尚教他。

另外一位師父,也不知道從哪裡來,聽到我在電視台教授 梵音,他也想來拜見和尚,請和尚教他念梵音。因為這位法師, 也曾經到印度、西藏,聽到當地喇嘛念大悲咒,和尚念的梵音 跟他們一樣,所以他要來求教。

有一位教授,這位教授在印度留學快二十年了,他有編一 本各種咒語的梵音本,也有錄音。有一天,也是聽到和尚念的 大悲咒,他在印度多年,聽和尚念的很標準,想請和尚錄幾段 給他聽,包括藥師咒及其他咒語。

為什麼和尚念的咒音會比較準?因為我念的是羅馬拼音。 咒語有註解三種音,一種是國語注音,一種是梵音。它註解的 梵音,是用國語的漢字註解的,不是用与タロロ。譬如:「嗡」 字的音,它就寫跟那個音同樣的字,雖然比我們國語的音準確, 但是不完全標準。

另外一種音,叫做羅馬拼音,用英文字母。咒語的音,用 羅馬拼音最接近原音,所以和尚念大悲咒的音,比較接近原音, 因為我是依咒語的羅馬拼音念的,音就很準確。我也念一遍給 菩薩聽,我請菩薩指示哪個音要修改?菩薩會指示哪個音要修 正。經過菩薩大人跟我指導,更好更棒。

因為和尚的英文底子不錯,我就依照英文的拼音,拼出來 的,很接近原音。有人請和尚教你們藥師咒,只要有那一本梵 音的原本,有註解羅馬拼音,我就可以教你們,而且羅馬拼音 的咒音都很準。

因為印度被英國統治渦幾百年,很多英國的學者,他們到 了印度,要學印度語,印度音,都用英文,或羅馬拼音註解。 所以,當時佛教的梵音,還有經文的音,他們都用羅馬拼音, ABC的音標,用我們的國語与タロC注音不準確。

大悲咒的梵音要常念、多念、你們一定要聽和尚念的大悲 咒梵音,要記起來,因為這個咒音無法為你們注解。你們打開 voutube,裡面有和尚教梵音大悲咒的那一集,你就照著念。 或者和尚在正德網站教大悲咒,可以點來聽,這樣比較標準。 不然十個師父念的咒音都不一樣,你要聽誰的?

很多梵音,都要用羅馬拼音才有辦法,所以你英文要有底 子,拼音要有基礎。因為它沒有注音標,都是26個字母寫出來 的,所以你要會拼音,如果不會拼音,咒語你也拼不出來。和 尚英文的基礎不錯,所以才能拼得比較接近原音。





菩薩指示,往生的親人已經投胎到人道了,還要繼續為投 胎到人道的親人,超拔、念佛、拜佛,做功課迴向嗎?要如何 做?其實還是要繼續超拔,雖然祂已投胎做人,但是你的孝心 诱渦佛法,還是可以讓投胎人道的親人,再往生善道。所以, 還是要繼續做功課,迴向親人往生西方世界。

#### 【請示 184】

佛學Q&A精典

- (1)《金剛經》中,佛說祂曾經五百世做忍辱仙人。忍辱仙人 是修那一個果位?
- (2) 五百世是以一世三十年計算嗎?那出生五百世是大約修了 一萬多年嗎?《金剛經》所寫的五百世是多少年?
- (3)《金剛經》說,佛渦去世作忍辱仙人,修忍辱行,就已離我相、 人相、眾生相、壽者相,修什麼善可以為仙人?要修到四 相的程度,都要輪迴嗎?要修到什麼相才能脫離輪迴?

# 和冶開示:

仙人在印度是指證得五神通,外道的修道者,都稱為仙人。 印度為什麼稱仙人?就是已證得五神涌。那時候還沒有佛教、 佛法出現在世間,仙人大部分都證得神通,無論證得一種神通、 兩種神涌、三種神涌、四種神涌或五種神涌、都涌稱為仙人。

印度外道修成正果,修得神通,變化莫測,故稱仙人

印度外道修成正果,修得神涌,變化莫測,故稱仙人。修 道人很多種,外道就有九十六種。印度國家在古代,是非常奧 妙、稀有的一個國家,這個國家修道人特別多,有九十六種外 道,修各種道法、道術,他們都證得神涌。

因為佛的神通最大,祂的法最妙,無人能比;祂的威德、 修行最好,弟子最多。所以,當時印度稱佛陀為大仙,不叫佛。 傳到中國,我們稱為佛,佛的名號,就是大仙的意思。佛這個 字,buddha 是翻譯音,真正佛陀的意思是 buddha,叫做大仙。 在印度,每一種外道都有仙人,他們的道行,無法超越釋迦牟 尼佛,威德、外貌沒有佛莊嚴,講法也無法像佛講的那麼微妙 殊勝。

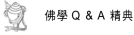
所有各種外道、仙人、跟佛比起來差太多了。所以、當時 印度全國的國王、民眾、都非常景仰佛、稱佛是眾仙中的大仙。 佛是所有仙人中,地位最崇高,德行、神涌最大,所以稱佛為 大仙。

佛在《金剛經》說,祂過去曾五百世修忍辱仙人,每一世 都在修忍辱波羅蜜。光修一個忍辱波羅蜜,就修了五百世,因 是在修菩薩道的時候。

# 要成佛,必須修圓滿菩薩道的六種德行,才能成佛

修菩薩道一定要修六度,從布施開始修,布施修得圓滿, 再修持戒,持戒圓滿再修忍辱、精淮,最後修禪定、智慧。佛 修六度波羅蜜,其中之一的忍辱行,佛就修了五百世,才能修 到忍辱圓滿莊嚴,也就是說,將來要成佛,必須修圓滿菩薩道 的六種德行,才能成佛。





光修一個忍辱行,就修了五百世,叫做五百世為忍辱仙人, 忍辱不好修。佛也曾經修布施,修了好多世,將自己的身體及 所有的東西,都布施出來。佛曾經有一世當王子,天上的天王, 要測試這位王子,真的布施圓滿嗎?布施圓滿,就是連生命都 可以布施。所以,佛修布施當中,甚至有一世用祂的生命布施。

他當王子時,聽說山崖下,有一隻母虎, 牠生了三隻虎子, 因為沒有食物可吃,幾乎要餓死了,於是,王子發慈悲心投崖 飼虎。他縱身一跳,跳入這個崖下,讓老虎吃他的身體,餵食 老虎的生命。這隻老虎及三隻虎子,因為吃了王子的肉而得以 活命。

當這位王子要去投身飼虎的時候,他的父王、母后、王兄 及全國人民,都哀求他不要這樣做,因為他是一位仁德的王子。 所以,他用他的肉體獻身給老虎吃,一般人怎能做得到?怎麽 可能跳下去給老虎吃?佛修布施德,也修了五百世以上,每一 次的布施都很感人。

有一世,他當國王時,天上的忉利天王,要測試他的布施 到什麼境界,他說:「我要你的王位、財產,你的王后我要霸佔, 你的孩子要布施給我,你願意布施嗎?佛竟然答應全部都布施 給天王,然後自己出家去修道,這叫布施德。

佛的布施,修到圓滿,連生命都可以布施,故稱布施仙人

佛的布施,修到圓滿,連生命都可以布施,故稱布施仙人。 要成佛必須經過六個階段,就是修六種德行圓滿,最後才能成 佛。所以,要成佛不是那麽容易,要犧牲生命,我們凡夫俗子 哪有可能?

# 佛渦去世常忍辱仙人的典故

有一世,他在山上修行,剛好有位國王去打獵,帶著他的 王妃、宫女,到林中遊玩。忽然,國王找不到他的王妃、宫女, 原來這些王妃、宮女看到一棵樹下,坐了一位仙人,那位仙人 很莊嚴,大家就停下來,聽這位仙人講道。國王知道後很牛氣, 就起了瞋恨心, 認為仙人在洣惑他的王妃、宫女。國王問仙人: 「請問你到底在修什麼?」仙人說:「我在修忍辱。」既然你 在修忍辱,我要斬斷你的腳。為了要試驗這位修道人的忍辱性, 就把他的腿剁掉,仙人沒有牛氣。

國王狠了心,又將仙人的兩隻手都剁下來,仙人被剁了手 腳,仍然不起瞋恨心。國王最後將忍辱仙人的兩個眼睛挖掉, 問他會不會生氣?仙人說:「我對你連起一點瞋恨心都沒有, 甚至我發願,將來成佛,第一個要度的就是你。」

經過幾千萬世之後,最後一世釋迦牟尼佛成佛了,祂度的第 一位,就是以前剁掉祂的手腳,挖祂眼睛的這位國王,後來轉世 成為祂的部將之一憍陳如。佛出家時,祂的父王派了五位部將, 隨身保護祂,第一位部將叫憍陳如。這就是忍辱仙人的故事。

佛不只修一世的忍辱行,每一輩子,祂都接受嚴苛的考驗, 甚至有天王變化成一般人,故意要來試煉佛的忍辱程度。所以, 成佛這條路,以正常的思維來講,超乎人性。

超乎人性的修道,才有辦法成佛,成為大仙,成為人上 人。才能成為人天的導師、超越三界、永生永世不再轉 世為人,而進入真正的涅槃

超乎人性的修道,才有辦法成佛,成為大仙,成為人上人。

和

常律法師 >>

示

才能成為人天的導師、超越三界、永生永世不再轉世為人、而 進入真正的涅槃。成佛這一條路,既漫長又痛苦又殘忍,娑婆 世界的眾生真的受不了,我們凡夫要成佛,太困難了。

最難修就是忍辱行,佛過去所修行的種種行為,都是在教 示我們,佛弟子就是要學佛的精神,沒有學 100 分,也要學 60 分,不然也要學個10分,慢慢學,總有一天,我們就會修圓滿。

佛陀知道,凡夫眾牛很難成佛,甚至根本不可能成佛,因 為眾生無數。所以,佛才於六十幾歲時開示,最簡便成佛的方 法,而且不用像釋迦牟尼佛,每輩子要修忍辱行,又要犧牲生 命苦修, 還要修六種菩薩的大德行, 才能成佛。

佛慈悲, 為我們介紹一個西方世界, 讓我們去那邊修行, 成佛比較快。佛講《阿彌陀經》,介紹淨土世界,是在六十幾 歲時講的,祂知道末法時代眾生的根器,修行很難成佛,連要 成羅漢都很困難,所以一直鼓勵末法時代的弟子,一定要修淨 十法門, 一心念佛, 到西方世界去修行, 證得羅漢、菩薩, 乃 至成佛。否則我們要在娑婆世界成佛,是根本不可能的事。

要成佛,要無量世苦修。三大阿僧衹劫,就是無法計算的 時間,才能成佛。無法計算的時間是多少?沒有數據,我們要 成佛,到底要修幾世?無法說,換句話講,就是不可能的事。

五百世當忍辱仙人,五百世多久?五百世的時間很久,因 為每一世修行,有時候會到天堂,再下來,從天堂下來,也不 是馬上投胎做人修道。連續五百世修行,每一世都有間隔,不 是馬上投胎為人,出家修道。

須陀洹往返人間、天上七次,斯陀含往返人間、天上一 次,阿那含只有往生天堂一次,不再來人間。四果阿羅 漌,不生,不來人間

譬如:初果須陀洹,二果斯陀含,三果阿那含,須陀洹往 返人間、天上七次, 斯陀含往返人間、天上一次, 阿那含只有 往生天堂一次,不再來人間。四果阿羅漢,不生,不來人間。 其實,羅漢要修成菩薩道,也是要在人間修行。

初果須陀洹, 人間七趟, 天堂七趟, 因為他還沒成佛, 還沒證 得羅漢,所以第八世仍然要來人間,只是不會墮落其他惡道輪迴。

他知道他是從天上來的,來人間是來修道,他不會洣思。 前七次往返天堂人間,其實是來享福的,不一定來修道。在天 堂享福,在人間也享福,到了第八次才會出家修行,這叫七次 往返人間、天堂。

像阿闍世王,他死後要先到地獄,暫入即出,馬上到天堂, 在天堂、人間來同七次,第八次他就到人間出家修行,這叫七 次來回人間、天堂。而不是七次來回人間,第八次就不用來了。

須陀洹、斯陀含、阿那含、阿羅漢,也是一樣。證得阿羅漢, 祂永遠不會到惡道去輪迴,也不再去天堂享福,祂開始在人間 修道,不會斷他的善根、法脈、道心。

彌勒菩薩下生人間的時候,以前釋迦牟尼佛的所有弟 子,包括羅漢,都要跟著下生人間,陪彌勒菩薩下來, 跟著彌勒菩薩修行

就永遠在天堂,或是在佛的世界,羅漢祂下輩子,還是要來轉



常律法師 >>

開

世為人。像彌勒菩薩下生人間的時候,第一次講經說法,就度 了九十六億人出家,都證得阿羅漢。彌勒菩薩下生人間的時候, 以前釋迦牟尼佛的所有弟子,包括羅漢,都要跟著下牛人間, 陪彌勒菩薩下來,跟著彌勒菩薩修行。

未來彌勒菩薩下生人間的時候,祂的弟子全部都是釋迦牟 尼佛以前所度的弟子,不管出家、在家,所以才有九十六億個。 第一回所證的這些弟子,全部涵蓋釋迦牟尼佛過去所度的弟 子,全部都在彌勒菩薩下生的時候,一起跟著來。

所以,佛說,彌勒菩薩下生人間,修行成佛的時候,祂所 度的弟子,全部都是我釋迦牟尼佛,過去所度的弟子,全部都 跟彌勒菩薩一起下來。無論是出家弟子,羅漢比丘弟子,或是 一般的三寶弟子,不管他在天堂,都要跟著下來。羅漢下生人 間是修菩薩道,唯有佛才不會再來轉世為人。

只有佛,是最後一世做人,我們一日修道,不管是出家人, 或是佛弟子,一定要每一輩子修,縱使不墮入惡道,一定要修 到最後一世成佛,才永遠斷除轉生為人。所以佛入滅前向母親 說,這是我最後一世做人,我以後不會再來做人了。

五百世的時間太長了,釋迦牟尼佛的弟子,羅漢比丘,祂 下一世來修行的時候,經過一世而已,就已經過好幾年了。佛 的出家弟子,羅漢比丘,現在大部分都在第四天(兜率內院) 等待,下一次彌勒菩薩下牛人間時,大家要跟著下來。

祂在佛的時代修行成羅漢,到了第四天,要等待彌勒 菩薩下生的時候跟著來,這一等待,一世而已,就間隔 五億八千四百萬年。轉一世就經過五億多年,五百世當忍辱仙 人,無法計算,因為這一世跟下一世,有時候間隔幾億年、幾 千萬年,所以不一定馬上投牛人間。

其實仙人有的已經證得羅漢果位,或菩薩果位,要看因緣, 沒有固定的時間。所以,不要錯覺,以為五百世就是每一世每 一世都要做人修行,修忍辱行,不是這樣子。不是每一輩子, 馬上往生,馬上轉世為人,出家修道,成為忍辱仙人。

我們要修行修到三十二相八十種好,修到佛的果位才不會 輪迴。菩薩也是要輪迴再做人修行,雖然修到無人相、無我相, 沒有人我分別,沒有眾生分別。壽者相,就是有色相,我的色 相,沒有分別相,但是雖然四個分別相,是讓你不會墮落惡道 輪迴,讓你很清楚我生從何來,死要從何處去?

當我們證得初果、二果、三果、四果,縱使我們到了天堂, 再來人間,你會知道生從何來,死從何去,你不會墮入惡道輪 迥,也不會當阿修羅,也不會想往生天上去享受。你很清楚, 我這輩子下來的任務是什麼?我這一次來做人的目的何在?

這一輩子是要出家修行,不是來人間享受的,祂不會顛倒, 不會沉淪,不會洣惑。有些人一下來人間,他就要出家修行, 這些人大部分都已經證得至少初果須陀洹,二果斯陀含。和尚 可以大膽的假設,和尚每一輩子都來出家修行,所以這一輩子 也一定會出家,至少我們都證得初果。

# 只要你每輩子出家,過去世都已經證得初果

只要你每輩子出家,過去世都已經證得初果。你們很多人 也都已經證得初果,只要你一心念佛,放下一切,你能了知四 聖諦之道,瞭解因果,瞭解十二因緣法,你就證得初果。



和

常律法師

正德

和

瞭解還要去實踐,依照佛講的四聖諦、十二因緣法,該放 下就放下,不要執著。不行十惡,行十善,守戒不犯諸戒,一 心念佛,清淨修行,這樣都證得初果。

你的心性如果達到這種程度,瞭解因果輪迴的真相,瞭解 人生從何而來,死從何去,十二因緣法講的,人類生的因緣跟 死的因緣法,你能直下瞭解,瞭解之後,直的從內心放下一切 人間的執著,不執著人相、我相、眾生相、壽者相,雖然你有 家庭、孩子、先生、太太,但是你的心放下了,已經看破、看開, 只差沒有出家而已,在家人也是可以證得初果。

# 佛陀講經時,當下就有無數的人證得初果

佛陀講經時,當下就有無數的人證得初果。聽佛開示,他開 竅了,心就放下。佛說,人生無常,生命是短暫的,不要再執著 世間的生命,我的身體,還有我們的親人,全部要放下。每天都 做修道的工作,你就會證得初果,而不會再像過去一樣浩惡,並 且依照佛的教誡行十善,再受八關齋戒,你就證得初果。

你若無法證得初果,就趕快念佛,到極樂世界修行,中品 上生,花開見佛,立刻證得羅漢的果位。就像佛講經的時候, 當下全國的人民百姓,都證得初果。上至國王、百姓,只要聽 佛開示一次,幾萬人、幾十萬人、幾百萬人,都當下證得初果。 一旦證得初果,永遠不會再墮入惡道,差別在此。

初果、二果、三果、四果阿羅漢、都不會再墮落惡道輪迴、 但是將來他每一輩子來人間,都會修道,一定會出家。證果的 意思,大家要瞭解,不管你到天上享受七次,來人間轉世七次, 讓你享受,最後第八次你就會出家修行。

那時候果位成熟,你會瞭解渦去,生從何來,死從何處去? 你這畫子要做的,就是要修道,這叫證果,那是心的問題。所 以,修到四無相還是要輪迴,只是不會輪迴到惡道,而是輪迴 來出家修行。

涅槃就是永遠不再做人,叫做涅槃。佛入滅叫做涅槃, 羅漢菩薩往生,都不能叫涅槃

一旦你要來做人,就是在輪迴,除了佛不用輪迴,叫涅槃。 「涅槃」這兩個字,只適用於佛,任何人,包括菩薩、十地菩薩 也不能說祂入涅槃。涅槃就是永遠不再做人,叫做涅槃。所以, 佛入滅叫做涅槃,羅漢菩薩往生,都不能叫涅槃。證得涅槃就是 證得佛道,永遠不會再來做人,證得涅槃,等於證得佛的果位。

# 【請示 185】

- (1) 菩薩修行五十二階的內容為何?
- (2) 在九品中是第幾階?

### 和尚開示:

五十二個階位,就是菩薩修行有五十二個階段。 祂要累 積功德,才能證得佛果

五十二個階位,就是菩薩修行有五十二個階段。祂要累積 功德,才能證得佛果。祂所歷經的各種修行階位,也就是修行 的層次。十地菩薩是算果位的,祂要另外歷經五十二個修行的 層次,每一個層次,有修行的境界,一階一階往上,累積成佛

的各種德行,必須經過五十二層次的修行。

階位也叫心境, 祂必須經過五十二種心境, 修行的境界, 通過之後才能成佛, 叫做階位。五十二階位就是菩薩要累積累世修行的功德, 達到成佛的果位當中, 祂必須要歷經修行的五十二個層次, 就是境界、心境。

在《菩薩莊嚴瓔珞經》裡面,有列舉五十二個階位,第一階位、第二階位、第三階位……,它的層次,經文裡面佛都解釋的很清楚。如果和尚要講五十二階位,可能要講好幾個月。每一個宗派,每一本經的記載都不一樣,像華嚴宗就少一個階位,只有五十一階位。唯識宗有四十一階位,天台宗有十階位,階位都不一樣。每本經文記載不同,到底是五十階、五十二階,還是五十一階,或是四十階、十階?如果要全部講,可能要講到明年,所以現在無法開示。

菩薩往生西方世界,一定是上品上生,立刻花開見佛, 證得菩薩果位

菩薩往生西方世界,一定是上品上生,立刻花開見佛,證 得菩薩果位。上品中生要經過一個晚上,上品下生要經過一天 一夜,花開還沒有見佛,是見到一般菩薩,還要經過七天才見 到阿彌陀佛,但是都可以證到菩薩果位。

上品上生都是菩薩的果位,中品上生、中生、下生,都 是羅漢果位。下品大部分是有罪的眾生往生的果位

所以,九品當中,五十二階位的菩薩果位,通通是上品上生。 《觀無量壽經》說,上品上生都是菩薩的果位,中品上生、中生、 下生,都是羅漢果位。下品大部分是有罪的眾生往生的果位。

### 【請示 186】

盤坐要如何坐才是正確?

### 和尚開示:

一百人盤坐,可能有一半以上的人坐姿不正確,導致坐骨神經或肌腱發炎。弟子們在共修會聽開示,都是坐在拜墊上, 一坐可能兩個小時,坐姿不正確就會產生後遺症。醫生質問, 怎麼症狀一直重覆呢?原來是坐姿不正確。

打坐打雙盤的人,兩個腳掌要互相交換姿勢,有時候右腳掌在上,左腳掌在下,大概坐一個小時就要換腳。打坐有的人習慣左腳掌在上,右腳掌在下,有的人習慣右腳掌在上,左腳掌在下,兩腳互相交換,就不會肌腱發炎,或坐骨神經痛。

坐禪的時間:《坐禪三昧經》中,佛說,凌晨兩點開始坐 最好,再來是早上十點,然後下午四點,晚上八點。這四個時 刻,是坐禪打坐最好的時刻。

早上兩點、十點,下午四點,晚上八點,這四個時刻, 是坐禪最好的時間點

這是佛陀開示的,很多人不知道,外道教人家坐禪,說子午時最好,子午時是大時,與佛說的不同,應該是早上兩點、十點,下午四點,晚上八點,這四個時刻,是坐禪最好的時間點。

坐禪的人,有七大要則要注意。(一)絕對不能吃肉,不能吃葷腥的東西。(二)精神要保持平靜,不可以在憂愁苦惱的時候打坐。(三)衣服要寬鬆,不能太緊繃,這樣打坐氣血循環不良,不容易入定。

正

常律法師

開

# 佛說,在海邊、瀑布旁坐禪,容易著魔,因為太吵了

- (四)要盡量打雙盤。(五)坐禪時間要對,要在這四個 時刻打坐。(六)環境要好,不可吵雜,空氣要新鮮,這樣坐 禪最好。佛說,在海邊、瀑布旁坐禪,容易著魔,因為太吵了。 有的人不知道,認為要吸取日月精華,到瀑布旁打坐比較有氣 場,磁場較好,那是錯誤的觀念。
- (七) 最重要的,心要清淨,不要有雜念。心中有雜念, 打坐都坐不好。念佛人,可以用打坐的方式念佛,不要出聲音。 眼睛半閉,舌抵上顎,嘴巴閉起來,心中默念佛號,這有一番 的禪味。念佛兼坐禪,有雙層的效果。

廣欽老和尚,就是用這種方式開悟的。他一直打坐、念佛、 入定,連續坐了三個月,不吃不喝、不倒單,結果開悟證果。 打坐默念的方式念佛,很容易達到一心不亂。不過,環境很重 要,打坐念佛,要單獨一個人,旁邊不能有人。不要有任何的 吵雜聲,打坐就怕有雜音、噪音,對打坐的人是很大的傷害。

有興趣研究坐禪的人,可以看和尚講的〈坐禪直實義〉開 示檔,內容非常精湛,你可能一畫子都難聽到。正德電視台播 出時,你們要仔細聽,內容很深奧。禪的經典都很深,和尚引 用很多坐禪的經典,跟大家開示,有興趣坐禪的人,可以聽聞 和尚開示,非常精彩。

只要你用心聽,會讓你耳目一新,有另一番的領悟,增長 你的智慧。淨坐跟坐禪不一樣,坐禪為什麼會著魔?怎樣才不 會著魔?坐禪如何入定?如何觀想、數息?觀息跟數息,佛都 有教導。佛親自教祂兒子羅睺羅怎麼坐禪,羅睺羅依照釋迦牟

尼佛的教導,很快就入定,證得阿羅漢果,這叫安那般那法。

# 佛弟子不要跟人家學外道禪,會越坐越慘

我們還無法達到坐禪的那種境界,只能說淨坐。有很多打 坐坐禪的觀念、方式,跟我們以前所認知的完全不同,你聽和 尚開示〈坐禪真實義〉,會很驚訝,重新讓你認識何謂禪?何 謂淨坐?外面在家人自稱禪師的,你不要去學,佛弟子不要跟 人家學外渞禪,會越坐越慘。

# 【請示 187】

台灣習俗,如父母親往生,嫁娶為什麼要在百日內完成?還要 守孝三年,這背後的意義是什麽?為什麽一定要守孝三年,才 能嫁娶?

# 和尚開示:

這不是台灣的習俗,是大陸傳來的習俗。守孝三年,是從古 代傳下來的,我也不懂,為什麼要守孝三年?因為古人說,不孝 有三,無後為大。那是中國的禮俗,和尚也沒有研究,為什麼要 訂三年?我無法回答,因為與佛法無關,我不想去瞭解它。

嫁娶要在百日之內完成,這也是古代人訂的。依我們佛教 來講,超過四十九天之後,什麼事都可以做了。四十九日內, 亡者還在中陰身世界,所以要嫁娶、搬家、開店,都要四十九 日之後,這樣比較好。四十九天盡量做一切功德,誦經迴向給 死亡的長輩。





父母死亡,百日之內要完成嫁娶是風俗,守孝三年是古代 設的禮制,當然有它的道理。但是現代人不管這些習俗,現代 人跟以前不一樣,都沒有禮數,沒有倫理,喜歡隨性。

# 【請示 188】

佛學Q&A精典

起心動念,常生惡念,如何降伏?弟子睡醒時,若念阿彌陀佛, 念完阿彌陀佛後,接著會有輕生的念頭,這樣死後會不會墮入 三惡道?如何才能達到淨念相繼,不起惡念?是何因緣會起心 動念,而產生惡念?

# 和尚開示:

人為什麼會經常起心動念,而且都是惡念,如何降伏?這 跟你的習氣有關。若這個人經常喜歡起瞋恨心,他就容易起惡 念。起心動念,因為瞋恨心讓人心性浮躁,不能安定,心不清 淨,就容易起心動念。

比較執著親情的人,他不會起惡念,他起執著念,心也是不 定。 

會、 

瞋、 

廢、 
慢、 

疑、 

邪見, 
都會讓人 

起心動念, 
生起不當 的念頭,無論是惡念,或執著念,在夢中就會出現那種夢境。

拜懺可以消業,打坐可以降伏習氣,觀照自己內心的世界

如何降伏?多念佛、拜佛。經常拜懺,懺悔自己的業障深 重。拜懺可以消業,打坐可以降伏習氣,觀照自己內心的世界。 打坐若心無法定下來,可以用打坐的方式念佛,也有降伏習氣 的效果。

睡醒之後,念阿彌陀佛,會有想要往生的念頭,這樣會不 會墮入三惡道?如何才能淨念相繼,一念接一念,而不起妄想 執著?不起惡念?念阿彌陀佛會想死,表示你有體悟到人生無 常的痛苦。念佛的當下,心得清淨,就會體悟人生是苦,世間 是無常。

念佛念久了,心中會想:乾脆早點死,請阿彌陀佛趕快把我 接走,世間太痛苦了。很多念佛人都有這種想法,體會阿彌陀佛 世界的莊嚴美妙,想到這個娑婆世界是惡毒的世界,痛苦的世 間,無常的世間,就會想趕快往牛西方世界,會有想死的念頭。

# 自殺不能往生西方極樂世界

但是,我們還有業力在,不能去自殺,自殺不能往生西方極 樂世界,所以不要有想死的念頭。應該借假修真,慶幸自己還沒 死,可以多念佛,多修一天功德。受八闙齋戒,修一天一夜的功 德,比在西方世界修一百年的功德還大,為什麼想死呢?

要用智慧觀照這件事,幸好我還活著,在人間修一天,勝 過在極樂世界修一百年,多修多賺。趁我們身體健康,精神正 常的時候,趕快念佛,有八關齋戒趕快參加,這樣才能消業增 福,才能命終往生西方世界。

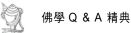
八關齋戒功德非常殊勝,這是佛特別慈悲教導我們的。如 果工作忙,沒有辦法像《無量壽經》、《佛說阿彌陀三耶三佛 薩樓佛檀過度人道經》又叫《大阿彌陀經》,所講,念佛十天 十夜,念佛不斷,就要參加一天一夜的八關齋戒,二十四小時 念佛不斷,命終也可以往生西方世界。



和

尚

187



有手機的人,絕對無法往生西方世界,因為你的心被手 機綁架了,念佛怎能清淨

在家人,念佛十天十夜,二十四小時連睡覺上淨房都要念 佛,哪有可能?念一天一夜都有問題,還要念十天十夜?你如 果在家念佛,一下子先生吵,孩子吵,老婆吵,一下子雷話響, 一下子手機響,自己又愛看手機,怎麼念佛?有手機的人,絕 對無法往生西方世界,因為你的心被手機綁架了,念佛怎能清 淨?

年紀大的老菩薩們,假使你想往生西方世界,還帶著智慧 型手機,和尚預告你,來世再輪迴一次,智慧型手機會害死你, 障礙你往生西方。換一支老人手機,不要用智慧型手機,只 要打跟接兩個功能就好了,老人不要跟人家上網,FB LINE, LINE 到六道輪迴。

和尚奉勸老人家,時間已經不多了,不能像年輕人一樣, 玩年輕人的那種玩物,要拋棄掉,換老人機,可以打可以聽就 好了,你就不會想拿手機來看,是否有人傳 FB LINE 給你,這 樣念佛才能清淨。智慧型手機拿給你的孫子、孩子用,你自己 不要用,沒時間念佛了,還在用智慧型手機。

知道在家人不可能念十天十夜,那麽念一天一夜也可以, 但是佛有附帶條件,一定要參加八關齋戒。要受一天一夜的清 淨齋戒,一天一夜念佛不斷,才能取得往生西方世界的門票, 否則很難。和尚看到經典,所以才為你們特別在埔里大佛山, 開設每個月一次的八關齋戒,都選在六齋日、十齋日辦,有時 候沒有辦法碰到禮拜六、禮拜天。

受八關齋戒一天一夜,所得的功德,比三個天王的功德、 福報還大

受八關齋戒一天一夜,所得的功德,比三個天王的功德、 福報環大。受八關齋戒,一天一夜念佛不斷,你絕對可以往生 西方世界。八關齋戒的功德無量,所以佛弟子,要把握受八關 齋戒的時機, 趕快報名參加。

因為山上都是女眾出家弟子,依戒律男眾不能跟女眾同在 一個道場修行。因為八關齋戒等同出家一天一夜,這是佛為在 家人設的,要讓你們去見習一天一夜的出家生活,男眾不可以 跟女眾一起共住、共食、共修。所以男眾受八關齋戒一定要和 尚親自授,沙彌不能為在家人授戒。和尚要另外安排時間、地 點,要在佛寺渞場,不能在外面辦。

八關齋戒一天一夜念佛,不能像早晚課一樣誦經持咒, 要全天念佛

八關齋戒一天一夜念佛,不能像早晚課一樣誦經持咒,要 全天念佛。可以禮拜阿彌陀佛、念佛、繞佛、但不能拜其他佛、 一定要拜阿彌陀佛。埔里山上連淨房門口都放念佛機,上淨房 時心中也可以跟著念佛。

白天念佛是六識眼、耳、鼻、口、身、意在念佛、晚上 睡覺念佛,交給第七識末那識、第八識阿賴耶識去念

白天念佛是六識眼、耳、鼻、口、身、意在念佛,晚上睡 覺念佛,交給第七識末那識、第八識阿賴耶識去念。末那識叫



常律法師 >>

做潛意識,當你聽著念佛機的佛號,你的末那識在接收佛號, 並沒有中斷。所以,白天六識念佛,晚上交給末那識去接收佛 號,等同在念佛。

受八關齋戒,和尚有特別交代,睡覺的時候,不能一躺下 去就呼呼大睡,這樣就沒有一天念佛。一定要一直念,念到自 然睡著。每間寮房,都有放念佛機,你就跟著念佛機念佛,念 到自然睡著才可以。

受八關齋戒清淨一天一夜念佛,命終定可往生西方世界

不可以說我好累,躺在床上就打呼,那就完了,就到六道 去輪迴了。這樣沒有達到一天一夜念佛的資格,就無法得到往 生西方世界的門票。這樣的念佛,才能符合阿彌陀佛所訂的, 受八關齋戒清淨一天一夜念佛,命終定可往生西方世界。

阿彌陀佛來接引這樣的念佛行者,在他還沒死之前,阿彌 陀佛就會讓他夢到,或讓他看到。經典寫得很清楚,先通知你, 阿彌陀佛什麼時候要來接引你,你只要在命終前,夢到阿彌陀 佛,縱使看不到阿彌陀佛,就一定保證命終可以往生西方世界。

我們命終前,能承蒙阿彌陀佛接引,那是無上的殊勝福 報因緣

我們命終前,能承蒙阿彌陀佛接引,那是無上的殊勝福報 因緣。大地眾生,不管是人、動物、畜生、生物、昆蟲,都要 經過四個階段,生、老、病、死,是每一位眾生必經的過程, 沒有人可以跳脫,免除生老病死,惟有念佛人,命終前阿彌陀 佛來接引的行者,才能跳脫死亡。

念佛人不用接受死的痛苦折磨,因為是活著走,不是死了 再走。我們念阿彌陀佛,人還沒死,阿彌陀佛就現身來接引, 活著把你接走,不是肉身死亡倒下去,佛才來接你。你活著, 就可以看到阿彌陀佛來接你,接了你的靈識之後,你的肉身才 死亡。所以,是活著往生西方世界。靈識被阿彌陀佛接走了, 人才倒下去死亡。

念佛的行者,只要依照阿彌陀佛的教導開示,受八關齋 戒一天一夜,並且一天一夜念佛不斷,就可以跳脫死的 關卡,不用受死亡的痛苦

一般人是死了以後,還要透過助念,做功德,還要誦很多 經,才能往生西方世界,死亡之後,無法免除死的痛苦。但是 念佛的行者,只要依照阿彌陀佛的教導開示,受八關齋戒一天 一夜,並且一天一夜念佛不斷,就可以跳脫死的關卡,不用受 死亡的痛苦。

大地眾生,怎麼可能不會死?沒有經過死,如何往生?念 佛人就可以跳渦死的門檻, 越渦死的關卡, 不用死就可以往牛。 這就是念佛的殊勝福報,百千萬劫難遭遇。

我們每一世都要經過生老病死,但是只要好好依阿彌陀佛 的教導,在世的時候,受八關齋戒一天一夜,念佛一天一夜不 斷,不起任何執著妄想,你就可以免除死的關卡,在你還沒死 之前,活著往生,這是何等的殊勝,何等的福報?

我們不用懼怕死,不用煩惱死,不用為死難渦,也不用等 待死。眾生都怕死,連螞蟻也怕死。但是我們只要念佛,根本 不用煩惱死的問題。你還活著,意識還很清楚,你都還沒死,



示

阿彌陀佛就來接你了,將你的靈識接走後,你才斷氣,不是人 斷氣之後,阿彌陀佛再接引,那不一樣。

人斷氣就要歷經死, 逃不過死的痛苦。但是念佛的行者, 只要阿彌陀佛,在我們命終之前來接,你就不用死了。阿彌陀 佛先將我們靈魂接走,人才死掉。不是死了以後,阿彌陀佛因 為你有做功德,家人有為你做功課,為你做很多福德,別人又 為你助念,你要經過死的痛苦關卡,阿彌陀佛才能接你走,差 別性太大了。

所以,世間惟有念佛,命終之前阿彌陀佛接你去西方極樂 世界,才可以免除死的痛苦。阿彌陀佛慈悲,為我們設立,持 八關齋戒一天清淨,念佛一天一夜不斷,阿彌陀佛一定在我們 未死之前,讓你看到、夢到,在你命終,尚未往生前,就接你 到西方世界。

命終前阿彌陀佛來接引的念佛行者,到了西方極樂世 界,蓮花絕對都是中品中生以上

如此的往生,命終前阿彌陀佛來接引的念佛行者,到了西方 極樂世界,蓮花絕對都是中品中生以上。假使是死了以後,透過 助念、做功課,死了以後才去西方世界的人,都不可能中品,都 是下品。你要中品,還是要下品,自己決定;要死後再去,還是 死前就先去西方世界,自己決定,這就是八關齋戒的殊勝功德。

所以,到了埔里山上,不讓你們講話,受了戒,就不能再講 話,就要一心念佛,直到解戒為止。譬如11點整受了戒,11點 1 秒開始,就不能再講話,開始要念佛了,都不能做任何想法, 包括走路、吃飯、洗衣、上淨房、睡覺,聽念佛號,聽到睡著。

最重要的時刻,就是一大早醒來,馬上要跟著念佛機念佛

最重要的時刻,就是一大早醒來,馬上要跟著念佛機念佛。 若一起床洣洣糊糊的, 還想睡, 沒有念佛 24 小時, 心不得清淨。 很多人都是最重要的剎那,早上醒來時,有的人還昏昏沉沉, 不知道要跟著念佛機念佛。所以,埔里大佛山每間寮房,都放 念佛機, 廚房也放念佛機, 淨房入口也放念佛機。

和尚為你們設想那麼周到,就是要成就你們去西方極樂世 界。希望你們在死之前,活著走,蓮品都是中品中生以上。和 尚的用心、慈悲心,大家都應該了解。所以參加八關齋戒,到 山上就開始念佛,從受戒開始,到最後結束,一天一夜念佛不 斷,圓滿結束。

具足一天一夜念佛的功德及受八關齋戒一天一夜的功 德,這兩種功德一定會成就你,命終之前承蒙阿彌陀佛 接引你往生西方世界,這才達到淨念相繼,不起惡念

具足一天一夜念佛的功德及受八關齋戒一天一夜的功德, 這兩種功德一定會成就你,命終之前承蒙阿彌陀佛接引你往生 西方世界,這才達到淨念相繼,不起惡念。所以,每一個人都 要把握,每個月埔里大佛山舉辦的八關齋戒。參加越多次越好, 每參加一次,比在西方極樂世界修一百年的功德還大,不趁此 時把握因緣,要等待何時?

158

示

正德

和

常律法師



# 【請示 189】

佛學Q&A精典

身體下部經常腫痛,至醫院檢查也檢查不出病因,該如何是 好?

# 和尚開示:

這種情形大部分都是發炎,火氣大,有的是外傷引起。有 時候軍人在操練時會撞傷,撞到那個部位,這不一定是發炎。 它有兩種情況: (一)屬於神經發炎,真的是血液上的發炎, 或是皮膚發炎,會影響到其他部位腫痛,所以痛的病況很多種。 (二)有的是來自外面的撞傷,皮膚腫痛,或是血液中毒,病 菌感染。

無論身體任何部位,有發生疼痛的情況,你最好不要自己 充當醫生判斷。因為痛有很多種,像有的人有膽結石,結果胃 絞痛。家母在世時,有好幾年胃經常抽痛,那時候不知道病因, 都去西藥房買止痛藥,不然就是服用張國周強胃散,吃了比較 不痛,但是吃了止痛藥後,不久又痛了。

母親都當做胃潰瘍、胃痛處理。過了幾年,有一次痛到在 地上打滾,人幾乎快休克,送到醫院去檢查,才知道有膽結石, 好大顆。所以,膽結石引起的痙攣疼痛,都一直當成胃潰瘍或 胃痛治療。膽結石拿掉之候,腹部就不再痛了。

要去醫院看病的人,應有基本常識,要像國外一樣,先 看家庭醫學科,由家庭醫師先診斷病情

人的某一個部位,發生疼痛,千萬不要自己當醫生,人都

喜歡這樣,胃痛就去掛腸胃科,要去醫院看病的人,應有基本 常識,要像國外一樣,先看家庭醫學科,由家庭醫師先診斷病 情。在國外,醫院或診所,都是家庭醫師先診斷你的病,然後 再開藥,你要到藥房去買藥。

你要到醫院去就診,第一關也是要經過家庭醫師,由家庭 醫師為你診斷、把脈,檢查你的病是哪個器官引起的,並非頭 痛就是頭的問題,也不是胃痛就是胃的問題。

譬如:腹痛、腹瀉,不一定是胃腸的問題,由家庭醫師先 做診斷,再決定你該看哪一科治療。所以,家庭醫師是把第一 關,第二個才由專科醫師來看。

我們台灣民眾,都沒有這種醫學常識,都喜歡自己當醫生。 胸部鬱悶就看胸腔科,喉嚨痛就看耳鼻喉科,鼻塞看耳鼻喉科, 頭痛看頭。每一種病都有它的癥結點,不要自己當醫生,往往 會誤診、誤醫。

台灣醫院的誤診率相當高,這不是醫生的錯,是民眾自己 錯了,你應該先掛家庭醫學科,先給家庭醫師診斷,確定你現 在的病痛,是哪個器官出了問題。所以,某部位疼痛不舒服, 應該做類似核磁共振的檢查,比較微細一點,就能檢查病因, 病因沒有查出來,吃什麼藥都沒有用。

其實,有時候也不一定要做功課,譬如:牙齒痛,牙齒都 **蚌牙了**,持大悲咒水喝,沒有效。牙齒蚌牙就去看牙科,神經 抽掉或牙齒拔掉就不痛了。不然持大悲咒越持越痛,因為那是 牙齒根部發炎化膿,你持大悲咒,止痛行不通。並非什麼病, 都要透過佛法,佛法不是教我們這樣。



常律法

你有病先看醫生,如果醫生都治不好,才可能有其他問題。 任何病,都有它的病根病源,只是我們沒有遇到好的醫師,或 是醫術高明的醫師,診斷出你真正的病因在哪裡,所以造成病 急亂投醫,誤人誤己。

像這樣的病情,請示和尚,和尚只能依醫學的角度跟你說, 和尚以前當兵時有行醫過,否則我也不知道怎麼回答你。尤其 男人的生殖器問題,以前在軍中遇過很多案例,病患很多種, 像這樣的情況,還是要花一點錢,找比較精密的儀器檢查,沒 有病情查不出來的。

因果病無法用醫葯治療,要用因果法來治,要透過佛法 治因果病

因果病無法用各種儀器檢查出來,檢查結果都正常,但是 身體卻一直作痛,人很痛苦,那就是因果病。因果病無法用醫 葯治療,要用因果法來治,要誘過佛法治因果病。



℃ 常律法師法語 ~ 9

若能掌握人緣及人際互動關係, 即能成為成功領航者。

### 【請示 190】

有的人進去寺廟就會頭暈、流眼淚、打冷顫,起雞皮疙瘩,這 是什麼原因?

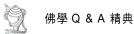
#### 和尚開示:

很多人都有這種敏感體質,其實跟你的感官神經有關。有 些寺廟空氣不好,像道教的寺廟,點了很多香,還有燒金紙, 空氣不好,自然會影響你的呼吸道,刺激感官神經。因為有的 香是化學原料做的,會嗆鼻,會干擾你的神經系統,讓你想流 眼淚,或是打冷顫。

以醫學的角度來講,你到了一個空氣很不好的空間裡面, 又夾雜這麼多的化學元素,空間充滿了汙染物,這些汙染物裡 面,有很多的化學物質,當然會騷擾你的神經系統,干擾你的 血液,產生化學變化,就會影響你的感官系統。有人會打冷顫, 或流眼淚,人覺得不舒服,其實都跟空氣有關,並非你有敏感 體質。

如果進到佛寺,進到大雄寶殿,佛寺裡面沒有燒金紙,沒 有燒香,不會這樣。有的人走到神廟就會不舒服,走到佛寺就 不會,那是空氣的問題。有些人不明道理,以為去寺廟被鬼魂 干擾,或比較敏感,其實都不是。

真的被亡靈干擾,眼睛會恍神呆滯,眼睛直視。人如果真的被亡靈干擾了,很好辨認。你跟他講話,他聽不懂,神識不清,或回去一直做惡夢。因為他在睡覺的時候,他的靈識被亡靈干擾,不得清靜,會一直做惡夢,眼神呆滯、心悸、頭暈。



像和尚就經常被亡靈干擾,每次梁皇寶懺法會到了,身體 就很不舒服,有時候心情很差。有的人被干擾時,心情就很惡 劣。每一次高雄、台北、彰化舉辦梁皇寶懺法會,和尚身體就 會有異狀,那幾天心情會鬱卒,頭量,這就是亡靈干擾。

被亡靈干擾,要趕快為亡靈超度,誦《阿彌陀經》,或 念佛迥向, 會舒服一點

被亡靈干擾,要趕快為亡靈超度,誦《阿彌陀經》,或念 佛迥向,會舒服一點。如果你個人,或是你的家人有這種情況, 尤其當正德的志義工,你們的祖先、累世的冤親債主、父母兄 弟姊妹,都知道你所護持的正德佛堂,要辦梁皇寶懺法會,你 還不趕快為祂報名超度,還在猶豫不決,祂就讓你難過。

其實不能叫干擾,那是在通知你,祂很痛苦,因為你是祂 的子孫,血脈相承,祖先難過,你也會受影響。包括你過去式 父母兄弟姊妹也是一樣,也是血脈相連,你現在來轉世為人, 祂在無形的世界,陰間的世界,在地獄、鬼道受苦,祂希望藉 著你的慈悲、孝順,來為祂超度,透過佛法的力量,讓祂離苦 得樂,你不知道,祂就讓你難過了。

我們很多正德的志義工,都有這種情況發生,因為你們的歷代 祖先,往生的親人,或是累世的父母兄弟姊妹,你們家裡的地基主、 地基婆,祂一定會要求你為祂超度,你來報名之後人就舒服了。

高雄鳥松區,有一家很大的佛寺,有一位大護法,他的同 修下部一直流血,在長庚醫院住院快一個月了,長庚醫院通知, 不能再住了,要辦出院。她每天要輸血,打針血才能止,不打 針血又繼續流。長庚所有的醫師查不出病因,檢查子宮正常,

其他器官也都正常, 為什麼一直流而不停?

他去求助住持師父,師父說:「你趕快去找正德佛堂菩薩。」 他就趕快來請示。義工郭添發替他請示的,原來是她累世的冤 親債主、祖先干擾,趕快為祂們報名超度就好了。

她馬上到辦公室登記報名紹度,登記之後,人才走出辦公 室,血就止了。郭居十剛好從外面進來,遇到他們,「師兄、 **師姊現在怎麼樣了**,有沒有好一點?」「好了,剛才她去報名, 血就不流了。」

都還沒超度,累世的冤親債主、歷代祖先就知道你已經替 祂報名,要幫祂立牌位了,祂的心就安了,所以就不再干擾妳, 自然那個無名病就好了。無名病就是杳不出病因的那種病,什 麼都正常,她下部卻一直流而不停。

郭居士每次談到這件事,他都講得很激動,因為這件事是 他幫忙請示的,所以很有成就感。這個案例,是非常嚴重的一 個案例,竟然報名超度就好了。

所以,和尚一直鼓勵大家,不要等發生事情才要超度,平 時偶爾要紹度歷代祖先。因為歷代祖先太多了,數不清,我們 的累世冤親債主,父母兄弟姊妹也數不清,所以,每一次招度, 和尚都鼓勵你們要來參加,不要等到有事的時候,再來為祂們 招度, 這樣自己受苦, 無法入睡。

如果真的有干擾,不能叫鬼魂附體, 祂要求救,所以讓妳 身體感覺痛苦,你才知道要為祂超度做功德,你為祂超度做功 德迴向,你的病就好了。精神受騷擾,或是神經系統被騷擾, 或化學物質干擾,你就會出現神經失常,打冷顫,或睡不著, 身體會顯示一些異狀,這不叫敏感體質。

常律法師





弟子家裡之前買了很多尊木雕的觀世音菩薩藝術品,還有關 公、彌勒佛及木雕的牛,石頭雕的牛、魚子。請示菩薩,指示 要為關公、彌勒佛超度,做功課,或是請去寺廟讓人供奉,或 請佛具店出售。家裏這些雕刻品,該如何處理比較妥當?

# 和尚開示:

和尚已經講過很多次,家裡盡量不要亂擺佛像、關公等神 傻、玩偶、木偶, 尤其不要擺木偶, 動物還可以, 像石雕的牛、 兔子。有人像的木偶、玩偶不要擺。因為有人形的東西,比較會 入邪。觀世音菩薩、彌勒佛、關公雕像,菩薩指示可能有問題, 所以才要超度。擺在櫥櫃觀賞用的藝術品,盡量不要擺設神明 像、佛像,久了都會入邪,一旦入邪,會鬧得你家雞犬不寧。

左營有一家電器行,他們就是在外面請了一尊觀世音菩薩 像,供奉沒幾年,他們家一年當中死了三個人,問了很多乩童、 神明都不知原因,生意越來越差,開店整個月都沒有顧客上門, 差點要關門。問遍所有神明乩童,都無法解決,最後才來請示和 尚。那時候和尚尚未出家,仍是在家人,但是會通靈,就為他們 請示菩薩。那尊觀世音菩薩,我去看時,兇神惡煞,整張臉都變 慘白,一看就知道入邪了,菩薩也說是那一尊雕像的問題。

一尊菩薩像入邪,搞得一家人死了三個,和尚已經講了好 多次了,這種問題以後不要再問,家裡不要擺這種神尊,或是 菩薩像。你要供奉菩薩,就正式供奉在佛桌上,每天要點香, 不用敬茶、敬果。

以佛法來講,不需敬果、敬茶,那是道教,用燈、幢幡、

花跟香供佛即可。如果要供飯,用一糰熟飯加水,變食直言念 二十一遍供佛就好了,不要拜水果、蔬菜,或仟何食品。你們 在拜好兄弟鬼神,非常沒有誠意,包裝袋也沒有拆開,或將罐 頭打開,就直接放神桌上。拜鬼神,至少也要將包裝紙拆開, 那有叫鬼神自己拆、自己吃?

假如要供佛菩薩,就正式供奉在佛桌上,點香,供燈、 供花,就夠了,其他不用

八關齋戒只要懸繒燃燈,供花、供香即可,經典記載這麼 清楚,你們卻都跟著世俗供一些雜食。假如要供佛菩薩,就正 式供奉在佛桌上,點香,供燈、供花,就夠了,其他不用。佛 教徒要依照佛法,不要再跟世俗一樣,枉費學佛,與外道弟子 無異。

如果真的要請佛菩薩到你家,就正式將祂供奉起來,不 要隨便擺放。佛菩薩不能當藝術品觀賞,冒犯三尊,罪 惡無量

如果真的要請佛菩薩到你家,你就正式將祂供奉起來,不 要隨便擺放。佛菩薩不能當藝術品觀賞,對佛菩薩不恭敬。如 果雕刻神明,當藝術品觀賞不要緊,但是,佛弟子不能將佛菩 薩當作藝術品,放在某個地方,作觀賞用,佛菩薩怎能讓你觀 當?看到佛菩薩就要禮拜,有佛菩薩的地方,就要供香、供燈、 供花,怎麼可以隨便擺著?縱使桌子很乾淨、很漂亮,佛菩薩 為大,你也不能將祂擺在旁邊。



示

和尚去很多人家裡,都看到他們將佛菩薩擺在旁邊,他說 我沒有在拜,放著觀賞而已。將佛菩薩當作藝術品觀賞,冒犯 三尊,罪惡無量。你們家如果有佛菩薩,趕快自己處理,要就 供奉起來,不要就捐給佛寺,讓佛寺去處理。佛像不能義賣, 對佛菩薩不敬。

將佛像當商品出售,冒犯三尊。佛像請佛具店幫忙雕刻就 好了,如果商店雕刻好現成的佛菩薩像,盡量少去碰觸,因為 那種地方人來人往,有的人身體不乾淨,每個人都去觸摸,那 種佛像不乾淨。將佛菩薩當作商品賣,真的是冒犯佛菩薩,不 可以,我們卻習以為常。

將佛菩薩,當商品賣,擺在那邊,每個淮來的客人,都將 祂當商品觀賞,看到適合的才請回去,把佛菩薩當成商品,冒 瀆三寶,這樣不對。如果要雕佛像,要恭恭敬敬的,請佛具店, 照你要的形體幫你雕。雕刻的木頭要選材質優良,乾的木頭。 要求雕刻的人,要吃素,雕刻時手要洗乾淨。

家裡佛菩薩安座,先持大悲咒灑淨,然後將祂安奉上去。 安奉好了,要供花、供燈、供香,誦一部經迴向

雕刻好了,你們全家人一起去迎請,回家安座。家裡佛菩 薩安座,先持大悲咒灑淨,然後將祂安奉上去。安奉好了,要 供花、供燈、供香,誦一部經迴向。安奉阿彌陀佛,就誦《阿 彌陀經》,持往生咒,全家要禮拜這尊阿彌陀佛。要供奉藥師 琉璃光佛,就全家誦《藥師琉璃光如來本願功德經》,持藥師 咒, 禮拜藥師琉璃光佛, 這樣處理才如法。

家裡有佛菩薩的像,要趕快做處理,不應該將佛菩薩當作 家裡的觀賞品、藝術品,這是觸犯了佛教三寶的戒律。所以, 在家人在浩罪,都不知道自己在浩業,而且依戒律這個罪很重。 幸好有聽到和尚開示,沒有聽到的人,就隨便亂做,每天造下 觸犯三寶的重罪。你家如果有一尊佛菩薩,你把它刻成藝術品 觀賞,你每天就在浩冒犯三寶的罪,每天累積冒犯三寶的罪, 你有多少福可以消?家裡有一天就會出問題。

家裡有佛菩薩趕快送給佛寺,不能賣給佛具店,也不可以 義賣,只能送人家,不然你就把祂供奉起來,只能這樣而已, 沒有辦法。你要想辦法,跟寺廟結緣,請去佛寺,看佛寺要不 要。你請來我們正德,也很麻煩,不能義賣,正德佛堂固定供 奉三寶佛、西方三聖,下桌就是地藏菩薩、觀世音菩薩,你要 請來正德佛堂和尚也會怕,不知道好壞。

一般人請來的佛像,大部分我們都拒絕,因為我們都會請 菩薩調查。總院的地下室,很多尊都是人家請來的,每尊神像, 菩薩都不接受,都請到地下室放。因為菩薩知道不好,所以總 院地下室也放了好幾尊,和尚也不知道如何處理,很頭痛。

總院地下室,有土地公、媽祖、關聖帝君、觀世音菩薩像, 很多都是半夜拿來丟在門口,我們不知道怎麼處理,菩薩很慈 悲,就怕這些神尊變成流浪漢,就全部收進地下室。因為人家 拜了,出問題,才會請來這裡,放在正德佛堂門外,讓我們處 理。也無法預防,地下室神明越來越多尊,和尚也不知道怎麼 辦,很頭痛。菩薩慈悲,指示將祂們收留起來當護法。

這個問題永遠無解,所以,家裡要供奉菩薩,稍微考慮一



Ш

和

下。因為你現在有學佛,要供奉佛菩薩很好,但將來你往生了,你的下一代要供奉嗎?萬一不要,就很難處理。你不能留給下一代的子孫去冒犯三寶、污蔑三寶、污蔑佛像。

假使你的孩子不信佛、不學佛,在你還沒往生之前,趕 快將家裡的佛菩薩,好好處理,千萬不要留給下一代去 處理,你只留了一個罪惡,讓下一代去承擔而已

若我們的孩子沒有信佛,他隨便把佛菩薩請到寺廟,或是 隨便請走,或沒有處理,又害我們下一代,造了冒犯佛菩薩的 重罪。假使你的孩子不信佛、不學佛,在你還沒往生之前,趕 快將家裡的佛菩薩,好好處理,千萬不要留給下一代去處理, 你只留了一個罪惡,讓下一代去承擔而已。

不然你就度下一代子孫來學佛。你們的兒孫不學佛,這些你長期供奉的佛菩薩,在你往生以前,趕快處理掉,不要留給他們處理。他們不會處理,也不想拜,就放在桌上不去動,也不理祂,不供燈、花,不點香,佛桌、佛菩薩佈滿灰塵,也不清理,這種情形很多,造罪非淺,所以要謹慎處理。

℃ 常律法師法語 ~ 9

心病則萬病生; 心治則萬病治。

### 【請示 192】

- (1) 正德的大悲咒有兩種版本,一種是過去的,一種是現在的 梵文,要用哪一種?
- (2) 有親戚在別的道場受菩薩戒,去年接受師父的勸導,又再接受補戒。受菩薩戒又不能捨戒,將來能不能往生西方? 這位親戚很惶恐,為了要往生西方,不知如何補救?

### 和尚開示:

要以現在這種梵文的大悲咒為主,以前是國語版的,音都不進,所以以前的版本不要用,現在用梵音版。

受戒犯戒就不需要再補戒,因為戒體不滅。犯了戒要去懺悔,而不是犯了戒再去補戒,以前犯戒的罪過就沒有了,不是這樣。很多出家人的思惟,都很奇怪,雖然出家人很多,但是懂戒律,懂佛的精神,畢竟少數。現在出家人一代不如一代,一代比一代糟糕,也不深入經藏,也不研究戒律,就隨便教導信徒,信眾也不懂,反正師父說的都對,結果他說的都違背釋 迦牟尼佛的教戒。

# 菩薩戒是累劫累世的戒,不能捨戒,也無法補戒

出家人叫他看經典,又懶得看,就依照自己解讀,信眾問他,就指導錯誤,要求信眾怎麼做,像這個例子就是,受菩薩 戒哪有補戒的?經典寫得很清楚,為什麼外面道場的師父都這 麼不如法的在教導眾生,難怪佛教越來越衰微,佛法根本已經 消失了,正法已經不存在台灣了。你犯了戒就要懺悔,要補什 麼戒?一旦受戒,人亡戒才亡,受五戒、菩薩戒,人死了戒才

170

會沒有。除了八關齋戒以外,一天一夜渦了,戒律就沒有了。 但是,受五戒是一輩子、一生的,菩薩戒是累劫累世,要怎麼 補?你犯戒就去懺悔才對,什麼叫補戒?

受菩薩戒又不能捨戒,將來能不能往生西方世界?這個親 戚很惶恐,為了要往生西方,不知道如何補救?和尚極力反對 在家人受菩薩戒,因為你不懂菩薩戒。你要受戒之前,要先瞭 解何謂菩薩戒?它的戒條,戒相、戒行,要先瞭解,你才受戒。

現在有些佛寺的出家人,授戒也不為人家講戒,就一直鼓 勵大家來受戒。你要授戒,應該先講戒給在家人聽,這樣的戒 律,你有辦法持嗎?菩薩戒連出家人都很難持,更何況在家人。

所以,台灣的佛教,都是為授戒而授戒,授戒也不講戒律, 戒律有的根本看不懂,也不知道它的微細問題,就為了辦授戒 會,就鼓勵人家受戒。在家人受了戒才知道,原來很多戒條都 犯了,他做不到,就後悔了。菩薩戒不適合在家人受,在家人 連一點資格條件,都不能受菩薩戒的。

五戒是論行不論心,菩薩戒是心行皆論,你起心動念就 犯罪。五戒是身體犯了,才犯戒,你起心動念不犯戒

菩薩戒是論心跟論行,五戒是論行不論心,菩薩戒是心行 皆論,你只要起心動念就犯罪。五戒是身體犯了,才犯戒,你 起心動念不犯戒。譬如說,這隻狗直討人厭,殺了牠!你如果 受了五戒,殺死牠、打死牠,你才犯殺生戒。

如果只是起了惡心「這隻狗這麼可惡會咬人,應該要讓牠 死才對。」你沒有殺牠,受五戒也不犯戒。但是受菩薩戒不一

樣,菩薩戒你只要動個念頭,「這隻狗這麼可惡,要讓牠死。」 你雖然沒有殺牠,你就犯戒了。你能持嗎?如果你先生對你不 好,你心想:你去死好了,你就犯了菩薩戒。

和尚自問自己都辦不到,因為我壞脾氣,有時候我會詛咒 人家,口中雖沒有講出來,心裡動念「你這個惡徒去死好了, 實在難教,真想打死你。」和尚生氣的時候,真想打死人,這 樣我就犯罪了。受菩薩戒持戒不簡單,你如果要受菩薩戒,乾 脆離開家庭去出家,或者自己去山上,一個人單獨躲起來,不 要跟人家一起生活,你就可以受菩薩戒。

出家人為人授戒這麼潦草,都沒有交代清楚,為了授戒而 授戒,很糟糕。台灣的佛教喜歡做表相儀式,以前到現在都如 此,未來也如此,沒救了!佛教不是兒戲,學佛也不是兒戲, 受戒更不是兒戲,受了菩薩戒你就知道嚴重性。

此事無解,菩薩戒都已經受了,菩薩戒是累世,不是只有 一世,無法解決,只能照著做,不然你就欺騙三寶。親戚很惶 恐,不知道怎麼辦,既然受了,就遵守菩薩戒條,一心念佛, 如果守不住,就下輩子再來吧!已受菩薩戒,就好好守戒,加 上勤懇,精進的念佛,看能不能往生西方世界。你有犯戒,沒 關係,誠心懺悔,以後不要再犯就好了。受了五戒可以捨戒, 受菩薩戒不能捨戒。



172

# 【請示 193】

佛學Q&A精典

弟子近期要去皈依三寶,因為家庭因素沒有辦法吃素,但釋迦 牟尼佛曾在經典說,凡食肉者非我佛弟子,在這種狀況之下, 皈依是否有效?

### 和尚開示:

《梵網經》佛說,凡是我釋迦牟尼弟子,絕對不能吃肉, 吃肉的人,絕對不是我釋迦牟尼佛的弟子

佛在《梵網經》說,只要是三皈依的弟子,都不能再吃肉, 很多出家人,都解釋錯誤,說吃肉沒關係,受菩薩戒才要吃素, 受五戒、三皈依戒也可以吃肉。《梵網經》佛說:「凡是吃肉 的人,都不是我釋迦牟尼佛的弟子。」已三皈依就是佛的弟子, 所以,三皈依後就不能再吃肉了,你要吃肉,就不要皈依。

信一貫道的人各個都吃素,男眾都剃平頭,信一貫道很好 認,平頭、吃素。一貫道教育得這麼好,那時候一貫道還沒有 正式被政府許可,會取締,我們都偷偷帶人去點道,都是親戚 互相介紹。

淮入一貫道點道, 還要打聽你這個人的人品好不好, 度你 的人還要蓋章,要寫度化書,很多程序。以前一貫道都暗中在 傳道,因為政府禁令,一貫道還不能正式公開傳教。

以前,和尚十九歲就皈依佛教,二十幾歲時,因親戚的介紹, 信一貫道。信教之後,也沒有時間去參加,只是上個課而已。點 道的時候都會跟你講一些相關的事情,這盞燈代表什麼意義,介 紹母娘瑤池金母,張天然祖師的歷史由來,先讓你瞭解一貫道的

精神。我要上課,就要求我要吃素,剃平頭。因為我要出國做生 意,不方便理平頭,以前是黑道才剃平頭,所以我拒絕理平頭, 這點他可以接受。信一貫道之後,我也開始吃素。

一貫道這麼厲害,我們佛教徒怎麼講都沒有用,仍然要吃 董吃肉。你們三皈依之後,就是佛的弟子,怎麼可以吃肉呢? 所有吃肉的人,都違背佛的教誡。所以,你要吃素才能皈依, 否則你不要去皈依。

# 【請示 194】

現值末法時期,全球、國家、計會非常的混亂,而出家戒律中, 有開遮持犯四種,和尚為何不為了眾生,以開緣的方式,參與 總統選舉?因為只有當選總統,才有權利能撥亂反正,改變國 家、社會錯誤的政策與風氣,而導入佛法的思想於全國,相信 佛菩薩會同意的,因為這樣的救度眾生,效果立竿見影。

# 和尚開示:

出家人不能參與政治,否則犯戒

和尚應該讚歎他,他有這份心,也是愛國心,他愛國的心 令人敬佩,但是勸請和尚去競選總統,這種心要不得,是不對 的。因為出家人不能參與政治,否則犯戒。和尚是出家人,不 是俗人,我如果是在家人,我也許會動這個腦筋。出家人,方 外之士,四大皆空,六根清淨,怎能像一般俗人插手政治?

關心政治可以,和尚比任何人更關心政治,關心國家。每



示

和

一次颱風來我都很緊張,我都會下令全國各院僧眾、志義工、 職工,趕快做功課 向。我們佛弟子,要學習佛的大慈大悲,大 覺大悟,要學佛的行為、精神,才叫做佛弟子。所以,颱風一 到,不要等佛堂通知你們,要主動的誦經、持咒,向。

和尚可以關心政治,但不能參與政治,縱使有人要讓我當總統,我也會拒絕。更不要說競選總統。縱使國家需要我這個人才,要徵召和尚進入內閣,我也會拒絕,因為這不是出家人的本份工作。出家人的本份工作,就是深入經藏,講經說法,這樣就可以了,做其他的工作都不如法,不要得到大頭症。

# 【請示 195】

弟子有一位好朋友,同修已經往生七年了,今年她的同修回家,她先生附靈在大女兒身上,跟她的家人訓話。還囑咐好友,今年忌日要吃鵝肉,還指定攤位,要到哪個攤位買。好友燒紙房、紙電話給祂,她同修說都有收到,還說祂要等這個好友死了,接她一起去生活。弟子非常為這位好友擔憂,不知如何幫助祂?

# 和尚開示:

信眾有一位好友,他朋友的先生已經死亡七年了,這位朋友的先生最近回家,附身在她女兒身上,跟家人說祂要吃鵝肉,還指定要買那一攤的鵝肉,那一攤比較好吃。他的好友,還燒紙房、紙電話給先生,她先生表示有收到。她真的有聽到她先生說嗎?不然她怎麼知道祂有收到?祂又跟太太說,要等她往

生時,接她一起去生活,弟子為這位好友擔憂。

這個和尚也無法解釋,這種陰的事情,我只能站在佛法的觀點來看。現在和尚正在電視開播,《你所不知道的真實鬼靈世界》,都引據佛開示的鬼道眾生的現象。祂們的食衣住行及生活方式,在佛經裡,佛都有開示。如果這位信眾的好友,說這樣的話,已經違背佛陀為我們開示的鬼道眾生的現象,根本是無稽之談。

她先生的靈,附在她女兒身上說出的話,和尚懷疑來附身 的不是她先生,可能是其他邪靈,或其他鬼怪,來附在她女兒 身上,叫她們去買鵝肉來拜。附身在她女兒身上的亡靈,也許 是地基主,或是附近的孤魂野鬼,並非她先生。

鬼靈騙祂同修說:「我是妳先生,妳要去買鵝肉給我吃, 買回來時要用拜的。」用拜的地基主就吃得到,或是附近的孤 魂野鬼,或是家裡面的鬼。因為我們家裡都有鬼,鬼是哪個地 方都有,或是路邊的鬼。假如出去的時候,不小心碰到路邊的 鬼,十字路口的鬼,或是山裡的鬼,或遇到村庄的鬼,祂就附 在她女兒身上,假裝是她先生,說要吃鵝肉。

只能做這樣的解釋,否則她的父親,怎麼可能附身在自己 女兒身上?而且叫祂的家人,要買鵝肉給祂吃,不太可能。因 為陰的世界很複雜,跟人一樣。鬼道世界這麼複雜,天人也很 複雜。

和尚都依照經典,講天堂世界的真相,我引用了將近一百部的經典,鬼靈的世界,也引用將近一百部的經典,都有憑有據,讓你真正瞭解鬼靈世界的真相,天堂世界的真相,才不會



示

正德開山

和

尚

常律法師

洣惑。所以,希望大家多打開下德雷視台,聽和尚開示〈天堂 世界的真相〉、〈鬼靈世界的真相〉、〈西方極樂世界的真相〉。

106 年正德電視台要縮編,因為支出龐大,經費不足

這些你在外面一輩子都聽不到,你們要好好的聽。106年 正德電視台要縮編,因為經費不足,不能拿蓋建醫院的錢, 來支付電視台費用,不如法。電視台經費,每個月都要透支 四五百萬,我們受不了。廣聖醫院每個月也透支一兩百萬,還 有愛心餐廳,一間一間開,中醫診所也在虧錢,我們正德機構 都在賠錢。

救濟要花錢,有出無入;發放獎學金、開設中醫診所也是 有出無入。每一位患者進來,都要開六、七帖藥,一帖藥在台 北地區都要三百元,隨便患者捐,只捐五十、一百元,這樣就 虧錢了。台北分院中醫診所,一個月才收五、六萬,一位醫師 就要二十幾萬薪水,所以開一間虧損一間。

這些費用都是拿大家捐的會員費支出,每人一個月五十、 一百元,集合大眾的力量,我們就可以設很多救人濟世的機構, 來救度各種不同眾生的苦。病苦我們解決了,食的苦,沒東西 吃的苦,我們現在也開始在解決。沒有學費的苦,我們救濟這 

所以,我們正德有很多的機構,都在賠錢,都在透支。正 德會員有限,增加很慢,無法應付這麼龐大的支出。醫療基金 會的經費比較多,因為要蓋醫院,所以現在大家都捐錢給醫療 基金會,慈善基金會比較少人捐獻,文教傳播基金會捐獻的更少。

要支付電視台每個月四、五百萬的支出,必須拿佛堂法會的 收入來補,一個月補四、五百萬,一年就要五、六千萬,所以電 視台不縮編不行。如果我們會員增加很多,我們就不用怕了。

別家大的電視台,都有金主支持,一家電視台,一年花費 差不多五億。陳凱倫告訴和尚,別家電視台都有大金主、大財 主支持,所以要拍什麼片子,都無所謂,一齣連續劇花費幾千 萬沒問題,一集花八十、一百萬更是小事,正德哪有辦法?

他們一年的開銷超過五億台幣,那是公開的,我們正德的 支出也可以看得到。他們都有大財團在支持,我們正德沒有。 如果能找到一兩個金主,所有電視台的經費,都由他們幫忙支 付,正德電視台就能順利營運。如果沒有,就要靠你們每月繳 **五十、一百元,慢慢存,捉襟見肘。** 

別家電視台接受大筆的捐款,又要訂價收費,費用還很 貴。我們正德完全不收費,隨意捐,支持的人反而少, 台灣人民的布施沒有正知見

所以,和尚一路經營都很辛苦。別家電視台接受大筆的捐 款,又要訂價收費,費用還很貴。我們正德完全不收費,隨意 捐,支持的人反而少。有時候和尚感覺台灣人民的布施沒有智 慧,要收錢的機構,大家一直捐,不收錢的慈善機構,卻捐得 少,加入的會員,緩慢增加,令人難過。大家要明白,用心、 發心共同來成就弘法利生工作,不是為正德做,也不是為和尚 而做,是為無量無數的窮困民眾來做,所以布施、捐款,要有 正知見。

178

# 【請示 196】

佛學Q&A精典

何謂上報四重恩,下濟三涂苦?

# 和尚開示:

四重恩即四種恩,國家恩、眾生恩、父母恩、師長恩, 或三寶恩。國家、眾生、父母、師長,這四種恩都是世 間最重大的恩,這種恩是難以報答的

我想這是初學者,上報四重恩,四重就是四種的意思。為 什麼要叫「四重恩」,不叫「四眾恩」?四重恩即四種恩,國 家恩、眾生恩、父母恩、師長恩,或三寶恩。國家、眾生、父母、 師長,這四種恩都是世間最重大的恩,這種恩是難以報答的。

尤其師長恩,又稱三寶恩,這四種恩當中,三寶恩最大, 最無量、最難報答,比報答父母恩還難報。我們身為佛弟子, 如何報答國家恩呢?譬如每次颱風來了,你們就要自己在家 裡,趕快誦經拜佛迴向,風災災難減輕,因為它來了,你叫它 走,它也走不開,讓災難減輕。

每次風災要來之前,希望大家主動的,不要等佛堂打電話 給你們,自己主動誦經拜懺念佛,集合大家的慈悲心、報恩心, 迴向災難消除。因為一個國家經常遇到災難,一定會影響它的 經濟及各行各業,受害的是廣大眾生。

尤其這些每天很辛苦工作的農夫們,辛苦了一年,一次颱 風、一次大水,一年的辛苦都泡湯了,所以作農的非常可憐, 直的看天吃飯。颱風一來,全部的水果都被打散在地上,有的 要種一年才收成一次。

像演音師的姊姊在三星鄉,種上將梨,一年才收成一次。 有一次,官蘭颱風很大,上將梨全部被打散,一年種得很辛苦, 颱風一來,打得整個三星鄉那年都沒有收成。她姐夫說,那一 年賠了幾十萬,賠一次要賺多少年才能賺得回來?作農的利潤 很薄,一年沒收成,他們就要辛苦差不多兩三年,才賺得回來。

三星上將梨,比較大顆的品質較美,一個賣一百五十元。 到產地現場冒要一百五十元,外面賣兩百元,在外面水果店還 買不到。外面果販說,他賣的是三星上將梨,都是騙人的。她 姊姊說,你要在外面買三星上將梨,買不到的,因為產量有限, 在產地就被訂光了。

尤其今年梨子,因颱風的關係,减產很多,明年的梨子, 今年就被訂完了。所以三星上將梨,有錢也沒地方買。想要品 嚐它的美味,要去日本購買它的接種樹枝,種時很辛苦,還要 為它撐傘。

結果了,要用套袋包起來,很費工,還要用牛奶滋養果樹。 和尚親眼看到他們在倒牛奶種水梨,結果颱風來了,被打得一 顆不剩。一個颱風,作農的損失慘重。

我們發慈悲心、愛國心,在風災沒來之前,大家誦經念佛 拜佛迴向,讓風災損失程度減輕,可以救了不少農夫的心血。 還有讓十農工商,不會受到傷害。菩薩在今年年初就指示,要 鼓勵大家去朝埔里大佛,以朝大佛的功德,洄向給我們國家災 難消除。菩薩在去年年底,就已經指示,和尚也跟你們講了好 幾次。如何消除台灣今年的災難?菩薩說,只有一個辦法,鼓 勵大家到埔里大佛山朝山,因為埔里大佛在台灣的心臟地帶,

Ш

正德

和

常律法師



剛好在台灣的地理中心,你到地理中心朝山,形成一股很強大 的力量,自然就可以安邦定國,保衛這個國家、國土。

和尚一直勸勉大家,但是每個禮拜去朝山的人卻很少,逼 不得已,和尚才宣布,朝山車資可以免費,人數才增加了一些。 有的人免費坐車還不想去,只會擔心自己家的事及家人。他家 裡或個人有什麼苦難災難,就很要緊,趕快來請示擲筊,做功 德。遇到國家有事、有災難,卻無關緊要。

所以,很多事情,一直累積,讓和尚極度的心灰意冷。每個 月朝山的游覽車費,超過五十萬台幣,一個月我們要誘支游覽車 費, 五十萬台幣。

為了救國家,佛堂犧牲無所謂,但是參加的人,最多也只有 一千多人而已,大部份都只有幾百人,坐車免費,也不來。看到 台灣人民,這麼自私自利,今人傷心。

今年台灣來了三次世紀最大的颱風,菩薩說還有,要小心! 我希望你們發慈悲心、愛國心、報答國家、眾生恩、大家趕快激 多一點人去朝山,菩薩不會隨便指示,說今年災難比較多,要你 們大家去朝山。

我們正德這尊菩薩,跟外面寺廟的菩薩不一樣,全台灣每一 家寺廟的菩薩,都閒著沒事,只有正德佛堂的菩薩最忙碌。每天 這麼多人來請示,菩薩還要去調查、紹度,紹度完還給你們感應, 幫你們解決事情,非常忙碌。

菩薩對你們已心灰意冷,因為大家都不聽菩薩的話,以致災 難一個接一個。本來災難可以化解的,只要大家從年初開始,呼 朋引伴,找多一點人來朝山,颱風就不會淮來,佛法有無邊的力 量。

無邊的力量靠大家的誠心,你們沒有慈悲心、愛國心,連菩 薩的話都不聽,現在災難年年都出現了,發生了,你們才後悔, 才體會菩薩真的是為眾生著想。

正德佛堂的菩薩,幾十年來,為你們眾生著想,為你們解除 各種苦難、災難,為你們志工義工往生時,送你們到西方極樂世 界,包括你們的父母兄弟姐妹。當菩薩要求你們,你們卻做不到, 再慈悲的菩薩都會心灰意冷。

我都強烈地感受到,菩薩心寒到極點。所以我們要報答國 家、眾生,不是用嘴巴說。台灣的佛教徒,落入一種迷思,只會 誦經, 真的要做, 沒有人做到。國家跟眾牛恩要報, 你有報嗎? 少數人在報而已,大部份人都不報。更不用談師長恩、父母恩。 打父親、打母親,養兒子不孝。現在連報父母恩都沒有了,師長 恩更不用講。連你父母都不理了,你還理我這個師父嗎?

下濟三涂苦,三涂就是三惡道,餓鬼畜牛地獄眾牛,三惡道 眾生的苦,我們如何去拔濟祂?我沒有神通力,如何去救濟祂 們?只有靠佛法。我們做早晚課,迴向給三惡道眾生,早日脫離 苦海。

正德出家眾及和尚,每天早晚課,一定迴向給三惡道眾生。 和尚做任何功課,都迴向個人、國家、眾生、佛堂,還有我的出 家弟子,三惡道眾生,都能靈魂得樂。眼睛看得到、看不到的都 要迥向。

我們難以去理解,但至少我們發這種慈悲心,希望三惡道的 眾生,因為我們誦經的功德,讓祂們早日靈魂得樂,你只能這樣 救濟,我們又不能去地獄道或餓鬼道度化祂們,只能靠做早晚課 去救祂們,迴向給祂們早日離苦得樂,往生西方世界。







# 【請示 197】

佛學Q&A精典

心經目前有兩種說法,一種是佛陀對弟子說的心經,一種是觀 世音菩薩對舍利佛說的心經,當時佛陀也在場,佛陀對觀世音 菩薩說心經讚嘆有加。那麼哪一種說法才是正確?

### 和尚開示:

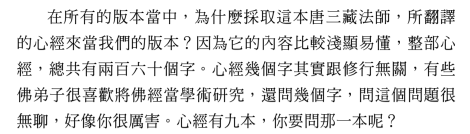
心經有幾種說法,一種說法,心經是佛對弟子講的;另一種 說法,這一部經,是觀世音菩薩對舍利佛說的,到底那一種說法 才正確?和尚摘錄大藏經〈般若部四〉裏面,心經共有九個版 本、七本為觀世音菩薩為尊者舍利子開示的、另外兩本、一本是 佛為第二天天王開示,另外一本,是佛為尊者舍利子開示。

心經有七本是觀世音菩薩為舍利子開示,有一本是佛為 舍利子開示,有一本是佛為第二天的天王開示,心經總 共有九個版本

所以,心經有七本是觀世音菩薩為舍利子開示,有一本是 佛為舍利子開示,有一本是佛為第二天的天王開示,心經總共 有九個版本。

# 心經的版本:

《般若波羅蜜多心經》,這一本是唐三藏法師玄奘譯。目 前中國佛教寺廟,還有我們的早晚課課誦本,都是以唐三藏法 師玄奘,所翻譯的這本心經,為大家比較通俗的念誦經本。因 為他翻譯的經文比較簡單明瞭,其他法師翻譯的就比較深奧, 而且比較繁雜。



學佛的人,不要掉入這種洣思裡面。老師要依文解義,或 是故弄玄虚,或是標榜自己對佛法多麼透徹,就會故意問學生 心經有幾個字。你了解心經的意思才重要,而不是了解多少字, 眾生無知自以為是。

第二個版本叫《摩訶般若波羅蜜大明咒經》,不叫心經, 這一本是姚秦天竺三藏法師鳩摩羅什翻譯的。鳩摩羅什翻譯的 就比較冗長,也稍微有一點深度。這是觀世音菩薩向尊者舍利 子開示的第二版本。

摩訶般若就是大智慧,摩訶就是「大」的意思,摩訶薩就 是大菩薩,大般若就是大智慧。讓我們能登解脫彼岸的一種咒, 叫做大明咒經,唐三藏法師翻為心經,經體都不一樣。

另外一本是《般若波羅蜜多心經》,是罽賓國三藏般若及 共利言等譯。這一本是兩個人翻譯的,也是觀世音菩薩向尊者 舍利子開示的,翻譯的人不一樣,內容也不一樣。個人的解讀 不同,但內容都是大同小異。

翻譯的人程度、悟性有高低,以前翻譯經典的人,從他翻 譯的經文內容,就可以看出他的程度。有的人翻得比較貼近佛 意,比較見性一點。如果已經深入經藏多年,對經文有某種程 度,當你在看不同心經的版本,大概就可以了解每一本心經, 翻譯者的意境、程度、悟性。

示

正

.和尚

常律法師



另外一本《普遍智藏般若波羅蜜多心經》,是摩竭提國三 藏沙門法月 奉詔譯,這是一個人翻譯的。這個版本又不一樣, 他翻譯的內容有點不同。另外一本也是《般若波羅蜜多心經》, 這是唐上都大興善寺三藏沙門智慧輪 奉詔譯,他是奉皇帝詔令 翻譯的。

九本不同的心經版本內容,你們若九本都看過,對心經就 比較有更高層次的體悟。每一種版本的心經,你都讀一遍,再 做比較,體悟這一本跟那一本心經的差異在那裏。

另外一本也叫《般若波羅蜜多心經》,這是國大德三藏法 **師沙門法成譯,是一個人所翻譯的。另外一本心經的版本,《佛** 說聖佛母般若波羅蜜多經》,這是宋三藏朝奉大夫試光祿卿 傳 法大師施護 奉詔譯,是兩個人翻的心經,內容又不一樣,這本 是奉皇帝詔令翻譯的心經。

有的心經比較短,有的心經很長。《帝釋般若波羅蜜多心 經》,翻譯者是宋三藏朝奉大夫試鴻臚卿 傳法大師施護 奉詔 譯,這本經不是觀世音菩薩為舍利弗開示的,這本經是佛到天 上為第二天天王開示的心經。它的內容跟前面的心經,有很多 不同的地方,這本也叫做波羅蜜多心經。《帝釋般若波羅蜜多 心經》,是佛為第二天天王開示,內容很多,比較長,心經後 而還有一段很長的咒語。

前面的七本,是觀世音菩薩向舍利弗開示的,唯有這一本 是佛向舍利弗開示的。這本《佛說了義般若波羅蜜多經》,也 是心經,是宋三藏朝奉大夫試鴻臚卿 傳法大師施護 奉詔譯, 都是在講空性、空相的理論,只有這一本是佛為弟子開示的。

這一本內容也是很長,佛開示的心經,內容比較豐富,這是境 界的問題。

佛跟弟子、天王開示的兩部心經,內容長且豐富,佛的 境界,跟菩薩的境界真的落差很大

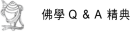
佛跟菩薩的境界差異很大,觀世音菩薩為舍利子開示的內 容那麼短, 佛跟弟子、天王開示的兩部心經, 內容長目豐富, 佛的境界,跟菩薩的境界真的落差很大。其他七本觀世音菩薩 開示的,就比較簡短,這是佛、菩薩的境界不同。

### 【附錄】

心經 在大藏經《般若部四》中 共有九本版本 七本為觀音菩薩為尊者会利子開示

- 一本為佛為第二天天王開示
- 一本為佛為尊者舍利子開示





# 般若波羅蜜多心經

◎唐三藏法師玄奘 奉詔譯

# (觀自在菩薩摩訶薩告尊者会利子)

觀自在菩薩行深般若波羅密多時,照見五蘊皆空,度一切苦厄。 「舍利子!色不異空,空不異色;色即是空,空即是色。受、 想、行、識,亦復如是。舍利子!是諸法空相,不生不滅,不垢 不淨,不增不減。是故,空中無色,無受、想、行、識;無眼、 耳、鼻、舌、身、意;無色、聲、香、味、觸、法;無眼界,乃 至無意識界;無無明亦無無明盡,乃至無老死亦無老死盡;無苦、 集、滅、道;無智,亦無得。以無所得故,菩提薩埵依般若波羅 蜜多故,心無罣礙;無罣礙故,無有恐怖,遠離顛倒夢想,究竟 涅槃。三世諸佛依般若波羅密多故,得阿耨多羅三藐三菩提。故 知般若波羅密多,是大神咒,是大明咒,是無上咒,是無等等咒, 能除一切苦真實不虛,故說般若波羅蜜多咒。」即說咒曰:

「揭帝揭帝 般羅揭帝 般羅僧揭帝 菩提 僧莎訶」



# 摩訶般若波羅蜜大明咒經 ◎姚秦天竺三藏鸠摩羅什譯 (觀自在菩薩摩訶薩告尊者会利子)

觀世音菩薩,行深般若波羅審時,照見五陰空,度一切苦厄。 舍利弗! 色空故無惱壞相, 受空故無受相, 想空故無知相, 行空 故無作相,識空故無覺相。何以故?会利弗!非色異空,非空異 色。色即是空,空即是色。受、想、行、識亦如是。舍利弗!是 諸法空相,不生不滅,不垢不淨,不增不減。是空法,非過去、 非未來、非現在。是故空中無色、無受、想、行、識、無眼、耳、 鼻、舌、身、意,無色、聲、香、味、觸、法,無眼界乃至無意 識界,無無明亦無無明盡,乃至無老死無老死盡,無苦、集、滅、 道,無智亦無得。以無所得故,菩薩依般若波羅密故,心無罣礙。 無罣礙故,無有恐怖,離一切顛倒夢想苦惱,究竟涅槃。三世諸 佛依般若波羅蜜故,得阿耨多羅三藐三菩提。故知般若波羅蜜是 大明咒,無上明咒,無等等明咒,能除一切苦,真實不虛。故說 般若波羅蜜咒。即說咒曰:「竭帝 竭帝 波羅竭帝 波羅僧竭 帝 菩提 僧莎呵」

# 般若波羅蜜多心經 ◎罽賓國三藏般若 共利言等譯 (觀自在菩薩摩訶薩告尊者会利子)

如是我聞。一時佛在王舍城耆闍崛山中。與大比丘眾及菩薩 眾俱。時佛世尊即入三昧。名廣大甚深。爾時眾中有菩薩摩訶薩。 名觀自在。行深般若波羅蜜多時。照見五蘊皆空。離諸苦厄。即 時会利弗承佛威力。合掌恭敬白觀自在菩薩摩訶薩言。善男子。



((( << 正德開

若有欲學甚深般若波羅密多行者。云何修行。如是問已。

爾時觀自在菩薩摩訶薩告具壽舍利弗言。舍利子。若善男子 善女人行甚深般若波羅蜜多行時。應觀五蘊性空。舍利子。色不 異空空不異色。色即是空空即是色。受想行識亦復如是。舍利 子。是諸法空相。不生不滅不垢不淨不增不減。是故空中無色。 無受想行識。無眼耳鼻舌身意。無色聲香味觸法。無眼界乃至無 意識界。無無明亦無無明盡。乃至無老死亦無老死盡。無苦集滅 道。無智亦無得。以無所得故。菩提薩埵依般若波羅密多故心無 罣礙。無罣礙故無有恐怖。遠離顛倒夢想。究竟涅槃。三世諸佛 依般若波羅密多故。得阿耨多羅三藐三菩提。故知般若波羅密多 是大神。是大明咒。是無上咒。是無等等咒。能除一切苦。真實 不虚。故說般若波羅蜜多咒。即說咒曰

薩諦 薩諦 波羅薩諦 波羅僧薩諦 菩提 娑婆訶

如是舍利弗。諸菩薩摩訶薩於其深般若波羅蜜多行。應如是 行。如是說已。

即時世尊從廣大甚深三摩地起。讚觀自在菩薩摩訶薩言。善 哉善哉。善男子。如是如是。如汝所說。其深般若波羅蜜多行。 應如是行。如是行時一切如來皆悉隨喜。

爾時世尊說是語已。具壽舍利弗大喜充遍。觀自在菩薩摩訶 薩亦大歡喜。時彼眾會天人阿修羅乾闥婆等。聞佛所說皆大歡 喜。信受奉行。

# 普遍智藏般若波羅蜜多心經 ◎摩竭提國三藏沙門法月 奉詔譯 (觀自在菩薩摩訶薩告尊者会利子)

如是我聞,一時佛在王会大城靈鷲山中,與大比丘眾滿百千 人,菩薩摩訶薩七萬七千人俱,其名曰觀世音菩薩、文殊師利菩 薩、彌勒菩薩等,以為上首。皆得三昧總持,住不思議解脫。

爾時觀自在菩薩摩訶薩在彼敷坐,於其眾中即從座起,詣世 尊所。面向合掌,曲躬恭敬,瞻仰尊顏而白佛言:「世尊!我欲 於此會中,說諸菩薩普遍智藏般若波羅密多心。唯願世尊聽我所 說,為諸菩薩宣祕法要。」爾時,世尊以妙梵音告觀自在菩薩摩 訶薩言:「善哉,善哉!具大悲者。聽汝所說,與諸眾生作大光 明。」

於是觀自在菩薩摩訶薩蒙佛聽許,佛所護念,入於慧光三昧 正受。入此定已,以三昧力行深般若波羅蜜多時,照見五蘊自性 皆空。彼了知五蘊自性皆空,從彼三昧安詳而起。即告禁命会利 弗言:「善男子!菩薩有般若波羅蜜多心,名普遍智藏。汝今諦 聽,善思念之。吾當為汝分別解說。」作是語已。慧命舍利弗白 觀自在菩薩摩訶薩

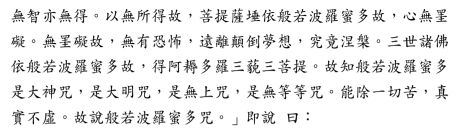
言:「唯,大淨者!願為說之。今正是時。」

於斯告舍利弗:「諸菩薩摩訶薩應如是學。色性是空,空性 是色。色不異空,空不異色。色即是空,空即是色。受、想、行、 識亦復如是。識性是空,空性是識。識不異空,空不異識。識即 是空,空即是識。舍利子!是諸法空相,不生不滅、不垢不淨、 不增不減。是故空中無色、無受、想、行、識、無眼、耳、鼻、 舌、身、意,無色、聲、香、味、觸、法,無眼界乃至無意識界。 無無明亦無無明盡, 乃至無老死亦無老死盡。無苦、集、滅道,

和

示





「揭諦揭諦 波羅揭諦 波羅僧揭諦 菩提 莎婆訶」

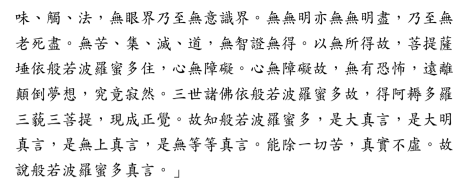
佛說是經已,諸比丘及菩薩眾,一切世間天、人、阿脩羅、 乾闥婆等, 聞佛所說, 皆大歡喜, 信受奉行。

# 般若波羅蜜多心經 ◎唐上都大興善寺三藏沙門智慧輪 奉詔譯 (觀自在菩薩摩訶薩告尊者会利子)

如是我聞:一時薄識梵住王舍城鷲峰山中,與大芯芻眾及大 菩薩眾俱。爾時,世尊入三摩地,名廣大甚深照見。時眾中有一 菩薩摩訶薩,名觀世音自在。行甚深般若波羅蜜多行時,照見五 蘊自性皆空。

即時具壽舍利子,承佛威神,合掌恭敬,白觀世音自在菩薩 摩訶薩言:「聖者!若有欲學甚深般若波羅蜜多行,云何修行?」 如是問已。

爾時,觀世音自在菩薩摩訶薩告具壽舍利子言:「舍利子! 若有善男子、善女人,行甚深般若波羅蜜多行時,應照見五蘊自 性皆空,離諸苦厄。舍利子!色空,空性見色。色不異空,空不 異色。是色即空,是空即色。受、想、行、識亦復如是。舍利子! 是諸法性相空,不生不滅、不垢不淨、不減不增。是故空中無色, 無受、想、行、識,無眼、耳、鼻、舌、身、意,無色、聲、香、



#### 即說直言:

「唵 說帝說帝 播囉說帝 播囉散說帝 冒地 娑縛賀」 「如是,会利子!諸菩薩摩訶薩,於甚深般若波羅密多行, 應如是學。」

爾時,世尊從三摩地安祥而起,讚觀世音自在菩薩摩訶薩言: 「善哉,善哉!善男子!如是,如是!如汝所說。甚深般若波羅 蜜多行,應如是行。如是行時,一切如來悉皆隨喜。」

爾時世尊如是說已,具壽舍利子,觀世音自在菩薩,及彼眾 會一切世間天、人、阿蘇囉、巘馱嚩等, 聞佛所說, 皆大歡喜, 信受奉行。

# 船若波羅密多心經

◎國大德三藏法師沙門法成譯

# (觀自在菩薩摩訶薩告尊者会利子)

如是我聞,一時薄伽梵住王舍城鷲峰山中,與大芯芻眾及諸 菩薩摩訶薩俱。爾時,世尊等入甚深明了三摩地法之異門。復於 爾時,觀自在菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時,觀察照見五蘊體 性悉皆是空。



示

時,具壽会利子,承佛威力,白聖者觀自在菩薩摩訶薩曰: 「若善男子欲修行甚深般若波羅蜜多者,復當云何修學?」作是 語巴。

觀自在菩薩摩訶薩答具壽舍利子言:「若善男子及善女人, 欲修行其深般若波羅密多者,彼應如是觀察,五蘊體性皆空。色 即是空,空即是色。色不異空,空不異色。如是受、想、行、識 亦復皆空。是故会利子!一切法空性無相,無生無滅,無垢離垢, 垂減無增。会利干!是故爾時空性之中,無色、無受、無想、無 行亦無有識。無眼、無耳、無鼻、無舌、無身、無意。無色、無 聲、無香、無味、無觸、無法。無眼界乃至無意識界。無無明亦 無無明盡,乃至無老死亦無老死盡。無苦、集、滅、道,無智無 得亦無不得。是故舍利子!以無所得故,諸菩薩眾依止般若波羅 蜜多,心無障礙,無有恐怖,超過顛倒,究竟涅槃。三世一切諸 佛亦皆依般若波羅蜜多故,證得無上正等菩提。舍利子!是故當 知般若波羅蜜多大密咒者,是大明咒,是無上咒,是無等等咒。 能除一切諸苦之咒,真實無倒。故知般若波羅蜜多是祕密咒。」

即說般若波羅蜜多咒曰:「峩帝峩帝 波囉嵙帝 波囉僧嵙 帝 菩提 莎訶」

舍利子!菩薩摩訶薩應如是修學甚深般若波羅蜜多。

爾時,世尊從彼定起,告聖者觀自在菩薩摩訶薩曰:「善哉, 善哉!善男子!如是,如是!如汝所說。彼當如是修學般若波羅 蜜多。一切如來亦當隨喜。」

時薄伽梵說是語已。具壽舍利子,聖者觀自在菩薩摩訶薩, 一切世間天、人、阿蘇羅、乾闥婆等,聞佛所說,皆大歡喜,信 受奉行。

# 佛說聖佛母般若波羅蜜多經

◎宋三藏朝奉大夫試光祿卿 傳法大師施護 奉詔譯

# (觀自在菩薩摩訶薩告尊者会利子)

如是我聞,一時,世尊在王会城聲峰山中,與大苾芻眾 千二百五十人俱,并諸菩薩摩訶薩眾而共圍繞。

爾時,世尊即入甚深光明宣說正法三摩地。時,觀自在菩薩 摩訶薩在佛會中,而此菩薩摩訶薩已能修行甚深般若波羅密多, 觀見五蘊自性皆空。

爾時,尊者舍利子承佛威神,前白觀自在菩薩摩訶薩言:「若 善男子、善女人,於此甚深般若波羅密多法門,樂欲修學者,當 云何學?」

時,觀自在菩薩摩訶薩告尊者会利子言:

「汝今諦聽,為汝宣說。若善男子、善女人,樂欲修學此甚 深般若波羅密多法門者,當觀五蘊自性皆空。何名五蘊自性空耶? 所謂即色是空,即空是色;色無異於空,空無異於色。受、想、行、 識,亦復如是。会利子!此一切法如是空相,無所生無所滅,無 垢染無清淨,無增長無損減。舍利子!是故,空中無色,無受、想、 行、識;無眼、耳、鼻、舌、身、意;無色、聲、香、味、觸、法; 無眼界無眼識界,乃至無意界無意識界; 無無明無無明盡,乃至 **垂老死亦垂老死盡;無苦、集、滅、道;無智,無所得,亦無無得。** 会利子!由是無得故,菩薩摩訶薩依般若波羅蜜多相應行故,心 **無所著亦無睪礙;以無著無礙故,無有恐怖,遠離一切顛倒妄想**, 究竟圓寂。所有三世諸佛依此般若波羅蜜多故,得阿耨多羅三藐 三菩提。是故,應知般若波羅蜜多是廣大明、是無上明、是無等 等明,而能息除一切苦惱,是即真實無虛妄法,諸修學者當如是 學。我今盲說般若波羅密多大明曰:

學甚深般若波羅密多。」

「怛儞也他 唵 誠帝誠帝 播囉誠帝 播囉僧誠帝 菩提 莎賀 会利子! 諸菩薩摩訶薩,若能誦是般若波羅密多明白,是即修

爾時,世尊從三摩地安詳而起,讚觀自在菩薩摩訶薩言:「善哉,善哉!善男子!如汝所說,如是,如是!般若波羅蜜多當如是學,是即真實最上究竟,一切如來亦。

# 帝釋般若波羅蜜多心經

◎宋三藏朝奉大夫試鴻臚卿 傳法大師施護 奉詔譯

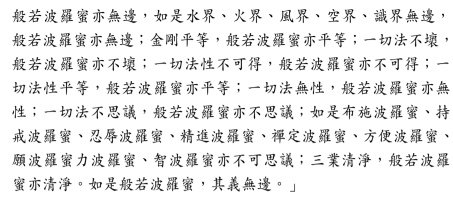
# (此經佛為第二天天王開示)

如是我聞,一時,佛在王舍城鷲峰山中,有無數大苾芻眾, 復十俱胝童子相菩薩摩訶薩。

爾時,世尊告帝釋天主:「憍尸迦!此般若波羅蜜,其義甚深。 非一非異,非相非無相,非取非捨,非增非損,非有煩惱非無煩惱,非捨非不捨,非住非不住,非相應非不相應,非煩惱非不煩惱,非緣非不緣,非實非不實,非法非不法,非有所歸非無所歸,非實際非不實際。

「憍尸迦!如是一切法平等,般若波羅蜜亦平等;一切法寂靜,般若波羅蜜亦寂靜;一切法不動,般若波羅蜜亦不動;一切法分別,般若波羅蜜亦分別;一切法怖畏,般若波羅蜜亦怖畏;一切法了知,般若波羅蜜亦了知;一切法一味,般若波羅蜜亦一味;一切法不生,般若波羅蜜亦不生;一切法不滅,般若波羅蜜亦不滅;一切法虚

空妄想,般若波羅蜜亦虛空妄想;色無邊,般若波羅蜜亦無邊,如是受、想、行、識無邊,般若波羅蜜亦無邊;地界無邊,



「復次,憍尸迦!所有十八空。何等十八空?內空、外空、 內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、無際空、無變 異空、無始空、本性空、自相空、無相空、無性空、自性空、無 性自性空、一切法空。」頌曰:

如星如燈翳, 夢幻及泡露,

如雷亦如雲, 應作如是觀。

我今略說此, 般若波羅蜜,

不生亦不滅, 不斷亦不常,

非一非多義, 非來亦非去,

如是十二緣, 止息令寂静,

正等正覺說。 恭信最上師,

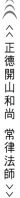
歸依十方佛, 過現及未來,

三寶波羅蜜。 無量功德海,

供養諸如來, 大明真祕密。

# 真言曰:

怛儞也他 鉢囉倪鉢囉倪 摩賀鉢囉倪鉢囉倪嚩婆細 鉢囉倪魯迦迦哩阿倪也曩尾馱摩儞悉提 蘇悉提悉夜覩牟婆誠嚩帝 薩哩鑁誠遜那哩 跋訖帝晚娑隸 鉢囉娑哩多賀悉帝三摩娑 娑迦哩悉夜悉夜沒夜沒夜 劍波劍波 左擺左擺 囉嚩囉嚩 阿誐蹉阿誐蹉 婆誡嚩帝摩尾擺 莎娑嚩賀



開

示

示

開

曩謨達哩謨捺謎 多寫冒地薩埵寫 摩賀薩埵寫 摩賀迦嚕尼 迦寫 曩謨娑那鉢囉嚕禰怛寫冒地薩埵寫 摩賀薩埵寫 摩賀迦 嗯尼迦寫

曩謨鉢囉倪也波囉彌多曳 怛儞也他 牟儞達哩彌 僧誐囉賀 達哩彌 阿努識囉賀達哩彌 尾目訖多 達哩彌 薩埵努識囉 賀達 哩彌 吠室囉嚩拏達哩彌 三滿多努波哩嚩哩多曩達哩彌 盧拏謎 囉賀僧誐囉 賀達哩彌 薩哩嚩 怛囉努誐多達哩彌 薩哩嚩 迦羅 波哩鉢囉 波拏達哩彌 娑嚩賀 鉢囉倪也波囉彌多 曳怛儞也他 阿佉儞曩佉儞阿佉 曩儞佉 儞阿嚩羅 晚馱儞 半那儞半那儞 鉢捺 哩 娑嚩賀

曩謨鉢囉倪也波囉彌多 曳怛儞也他昂誐昂誐曩帝囉昂誐曩 帝曩嚩婆娑昂誐娑賀

曩謨鉢囉倪也 波 囉彌多 曳怛儞也 他 室哩曳 室哩 曳 车儞室哩曳车 儞室哩野細娑嚩 賀 鉢囉 倪也 波 囉彌多 曳 怛 也他 唵 嚩 未隸 娑嚩賀

曩謨鉢囉倪也 波囉禰多曳 怛儞也他 唵 紇凌室凌特凌 室噂 帝特哩 帝娑蜜哩誐帝尾曳 惹娑嚩賀

曩謨 囉倪也 波囉彌多曳 怛儞也他 鑁嚩哩鑁嚩哩摩賀 鑁嚩 哩度嚕度嚕摩賀 度嚕娑嚩賀

曩謨 囉倪也 波囉彌多曳 怛儞也他 虎帝虎帝虎多 設儞薩哩 迦哩摩嚩囉拏儞娑嚩賀

曩謨 囉倪也 波囉彌多曳 怛儞也他 唵 阿噜黎迦娑 賀 曩謨 囉倪也 波囉彌多曳 怛儞也他 唵 薩哩嚩尾覩娑嚩賀

曩謨 囉倪也 波囉彌多曳 怛儞也他 誠帝誠帝 波嘾誠帝波囉 僧誡帝 冒地娑嚩賀

爾時,世尊說此經已,帝釋天主及諸菩薩摩訶薩、天、人、 乾闥婆、阿修羅等,一切大眾,聞佛所說,皆大歡喜,信受奉行。

# 佛說了義般若波羅蜜多經

◎宋三藏朝奉大夫試鴻臚卿 傳法大師施護 奉詔譯

# (佛向尊者会利子開示)

爾時,世尊告尊者会利子言:「汝今當知,諸有菩薩摩訶薩, 樂欲修習般若波羅蜜多相應行者,當於諸法如實了知,諸有所作 離一切相。」

是時尊者舍利子,合掌恭敬前白佛言:「世尊!如世尊言, 諸有菩薩摩訶薩,樂欲修習般若波羅蜜多相應行者,云何了知諸 法自性?於諸所作云何離相?」

佛言:「舍利子!若諸菩薩摩訶薩,樂欲圓滿相應勝行,及 於諸法離所作相者,當了諸法住無所住,即能圓滿相應勝行。

「復次,舍利子!若諸菩薩摩訶薩,於諸法中行施行者,無 能施、無所施、施無所得。若如是者,即能圓滿施波羅蜜。又復 修習諸戒法者,無能持、無所持、無起作。若如是者。即能圓滿 戒波羅蜜。又復修習忍辱法者,於諸法中無所動轉、離諸起作。 若如是者,即能圓滿忍波羅密。又復當於相應行中精進修習,若 身若心,無有懈倦、無起作相。若如是者,即能圓滿精進波羅蜜。 又復於諸法中無有散亂,離所得相。若如是者,即能圓滿定波羅 窜。」

「舍利子!若諸菩薩摩訶薩,樂欲安住般若波羅蜜多相應者, 應當圓滿四念處,四正斷,四神足,五根,五力,七覺支,八正 道法。」

「又復觀想空三摩地、無相三摩地、無願三摩地,四禪定法, 四無量法,四無色定法,八解脫法,九先行法,九想法。何名九 想?所謂:內法想、尾布野迦想、離赤想、離青想、尾佉禰多想、 無住想、離散想、無熱惱想、離飲食想,如是名為九想法。」



「又復念佛想、念法想、念僧想、念戒施天等想,離煩惱想, 念生滅想,念無常苦無我等想,念諸世間不究竟想,念苦智想、 集智想、滅智想、道智想,盡智想,無生智想,法智想,無我智想, 和合智想,如實智想,語言分別想、離語言分別想,未知當知根 想、已知根想、具知根想,不淨想、清淨想,奢摩他毘鉢舍那想, 三明想,四了知想,四無畏想,五神通想,六波羅蜜想,七種住 心想,八大人法想,九眾生住想,如來十力想,十八不共法想, 大慈想、大悲想,乃至一切智智想,於如是等法當作如是想。」

「又復,諸菩薩摩訶薩,樂欲圓滿一切智、一切種智者,當 於般若波羅蜜多如實觀想。」

「又復若欲圓滿道相智、一切相智,了達一切眾生心行相等, 斷除一切眾生諸雜染者,應當修習般若波羅蜜多相應勝行。

「舍利子!如我上說諸法想門,菩薩摩訶薩當如是學。」

爾時,尊者舍利子復白佛言:「世尊!諸菩薩摩訶薩,修般 若波羅蜜多者,當斷何法?」

佛言:「舍利子!修般若波羅蜜多者,應當斷除十種疑惑。何等為十?所謂:有性疑、無性疑、諸法差別疑、毀謗疑、一法疑、 多法疑、同異疑、上品疑、如名疑、如名義疑。此等十疑應當除斷, 若如是者,即菩薩摩訶薩於一切相悉無所觀。以相無所觀故,名 亦無所觀;般若波羅蜜多亦無所觀,諸行無所觀,色無所觀,受、 想、行、識皆無所觀。何以故?色自性空,空離性故。色體即空, 離色無別空,空體即色,離空無別色。是義云何?名分別故。

「舍利子!當知色法自性,不生不滅、非染非淨。彼名自性,亦非緣法,離諸疑惑,無所從來亦無所住,如實所生,離三際故。色法如是,受、想、行、識亦復如是。是故菩薩摩訶薩,於諸名相皆無所觀,以無所觀故而無所入,無所入者,即能圓滿般若波羅蜜多相應勝行。」

### 【請示 198】

- (1) 佛說一啄一飲皆有前定,我們錢賺夠了,是不是就要死了?
- (2) 如果在世誠心禮拜藥師琉璃光佛財神爺,求財富,以這樣的方式提前把錢賺夠,是否會提前死亡?

### 和尚開示:

我們這一世錢賺夠了,是不是就要提前回去?不是這樣的說法。在很多的案例裡面,都有實人實事證明,的確很多人簽樂透, 根據美國的統計資料,十個中樂透的人,有八個都短命,發生意 外災難,很奇怪,科學無法解釋。

美國心理學家特別做統計研究,十個得到樂透獎的,有 八個是短壽,不然就是意外災難

美國心理學家特別做統計研究,十個得到樂透獎的,有八個是短壽,不然就是意外災難,到最後錢都輸光光或沒了,好奇怪!這就證明台灣俗語講的「橫財存不久」。本來就不是我們應該有的錢,福氣是暫時的。簽樂透所得到的錢,如果拿來布施,怎會短壽?看你如何應用它。

如果你得到這些意外之財,沒有拿出來布施,真的會有災難 降臨。因為錢多,就比較會揮霍,錢來的太容易了,揮霍就造業, 造業就短壽。如果你得到的橫財,不去理它,將它放在銀行生利 息,照你平時的花費慢慢使用,就不會短壽。

簽樂透也算是種賭博,是比較合法的賭博。你中樂透的錢, 或是發了一筆橫財,不是用你的勞力辛苦賺來的,你將這筆錢放 在銀行,慢慢領,依平常的花費去花這些錢,縱使你不工作,這



些構財讓你吃好幾輩子都吃不完。因為你一個月吃不了幾萬。

像以前,你自己在工作賺錢領薪水,譬如一個月領五萬,五 萬就夠花了,一樣你也一個月花五萬,只是你現在不用工作,因 為你有一筆橫財在銀行。慢慢的領錢來花用,你不會短壽。

如果你這一筆錢, 領出來揮霍, 吃好、穿好、用好, 吃好就 會得癌症,吃得簡單才不會得癌症。因為你有錢,你就想吃山珍 海味,要吃鮑魚,要吃特別的海產,要買日本神戶的牛排,吃任 何東西都是最好的,有一天你身體受不了,自然就會得癌症,就 會短壽。

所以,讓我們誤以為,這個人之前還沒得到這筆橫財,身體 很健康,怎麼得到橫財之後,忽然得癌症,不久就往生了。美國 得到樂透獎金,美金都是算億的,換算成台幣有幾十億,花幾畫 子都花不完,為什麼他們到最後都遭遇災難、短壽,甚至得來的 錢都花光了?

因為他認為錢這麼多,怎麼花都花不完,就隨便亂花,花天 酒地,身體敗壞,就得到三高(高血壓、高血糖、高血脂)、罹 患癌症而死亡。以致讓我們誤以為,錢賺夠之後就要回去了。王 永慶活到九十二歲才往生,不但長壽,身體又健康。他的事業這 麼龐大,錢多到讓我們嚇死,他也沒有得癌症,他錢沒有賺夠, 還繼續要賺。

因為王永慶很節儉,他沒有揮霍,也沒有造什麼惡業,還造 一些功德。所以他長壽又健康,八十多歲還在慢跑,精神氣色都 很好,哪有短壽?哪有錢賺夠了就要回去?

我們有很多的洣思,都要靠智慧去分析事理、現象,不要隨 便人云亦云,或是停留在過去的謠言或迷思裡面,對我們是不好 的。如果在世誠心禮拜藥師琉璃光佛財神爺求財富,這樣是否也 會提前把錢賺夠,而提前回老家?這兩個問題雖然內容不一樣, 但是答案是一樣的。

有福更要造福,福報更大。享福就是消福,福享受完了, 就無福了

很誠心誠意的禮拜藥師琉璃光佛,庇佑我賺很多錢,是不是 錢賺夠就要回去?藥師琉璃光佛保佑你賺錢,不是要讓你揮霍、 享受、浩業、祂是要你拿來行善救濟、你越布施、越有福。有福 更要浩福,福報更大。享福就是消福,福享受完了,就無福了。 我們越肯布施,福報越大。

正德員林分院愛心廚房,和尚前後去了三次,每次都十一點 半去。大概十一點半到十二點第一波,飯菜就吃光了,沒有剩下。 第二波十二點開始,第二波來的是附近的住家,不是遊民,大概 來吃的有二十多位左右。第一波大概有四、五十人,或六十人。 目前,來我們愛心廚房吃的遊民越來越多,從四、五十人,增加 到六十個人,我怕以後會擠不淮來。

有一次,我提前十一點到,就差不多有四十個游民,坐在裡 面吹冷氣,等著吃飯。和尚坐在一樓看,員林分院有開電視給他 們看,好多人在裡面等開飯。十一點半,飯一出來,都照排隊, 很守規矩。很少看到游民這麼守規矩,因為我們志工在那邊指 揮,他們都已經知道這種規矩。

之前,第一次我看到兩個遊民在搶水果、吵架。我就跟志工 講,有一些要改進的地方,動線的問題要改善,不要讓他們擠在 一起。經過和尚指示後,整個動線重新調整,桌子重新排。調整



之後,空間加大了,而且又多排了五張桌子。弟子做事不動腦筋, 連這種 芝麻小事, 還要和尚指導。

現在去員林愛心廚房,不會擠在一起,遊民盛飯夾菜,不會 再混亂。整個動線很好,遊民都很有秩序的排隊,吃得好高興, 和尚也看得很高興。遊民有吃還有得拿,我們設一個愛心冰箱, 有人捐饅頭上千個,就包成一袋一袋,放在愛心冰箱,遊民吃飽 了,可以自己去拿。

還有菜、水果,一包一包,一袋一袋放在冰箱。還有人拿餅 乾來,和尚要求他們,每一包都要標示有效日期。有吃又有得拿, 所以現在來吃的人越來越多,一個告訴一個。

正德愛心廚房提供的飲食、食物都是有機、有能量的

這些游民,好像都認識和尚,都抱著感恩的心,跟和尚謝謝, 我看了感到很安慰。這些無家可歸的遊民,我們提供午、晚餐讓 他們來吃,不要讓他們餓肚子,不要讓他們流落街頭,不要讓他 們在外面隨便吃,身體都吃壞了。正德愛心廚房提供的飲食、食 物都是有機、有能量的,像饅頭、麵、米,都是有能量的。

和尚還特別交代,米絕對不能用中南部的米,因為彰化中南 部地區的米,都被工業水汗染,比較不乾淨,所以我們都要到台 東、花蓮、官蘭,三個地方去買米來吃。這三個地方的米,價格 跟其他地區差不多,約1斤35~40元。一斤頂多貴幾塊錢而已, 但是花東、官蘭的米真的很好吃。

官蘭三星鄉的米,又0又香,很好吃,跟中部米比較差很多。 因為和尚以前在日本,每天吃日本的米飯,我知道那種0度,宜 蘭三星鄉的米,就跟日本米一樣,而且很便官,一斤約四十元左

右。我們的愛心廚房,要訂花蓮、台東、官蘭東部的米,給大家 吃,用能量管測試,都是正能量,中南部的米都沒有能量。

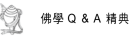
我們愛心廚房,要給大家吃健康、有能量、能吃飽的飲 食,不是要讓人家吃好吃的

我們愛心廚房,要給大家吃健康、有能量、能吃飽的飲食, 不是要讓人家吃美味好吃的,這樣對遊民的身體,或是窮困的 人,提供健康飲食,也算是功德一件。如果大家都健康,正德根 本不用蓋癌症醫院,大家都來正德愛心廚房吃飯,大家得到健 康,不會得癌症。

因為癌症是從飲食而來的,吃有機、有能量、沒有農藥,或 少農藥的食品,大家身體健康,不會得癌症,根本不用蓋癌症醫 院,不用花你們那麼多的錢蓋醫院。真的,應該先蓋愛心廚房, 有必要以後再蓋癌症醫院才對,結果我們先蓋癌症醫院,再蓋愛 心廚房, 清是不對的。

先蓋愛心廚房,提供大家健康飲食,讓大家免於罹患癌 症,就不用蓋醫院了

先蓋愛心廚房,提供大家健康飲食,讓大家免於罹患癌症, 就不用蓋醫院了。我們將台中那家醫院,二十幾億的經費,來蓋 台灣的愛心廚房,蓋不完,也不用跟人家租店面,自己買,和尚 有點後悔。現在愛心廚房的店面,都用租的,租金很貴。二十幾 億台幣,在台灣可以買近百家的愛心廚房,不用跟人家和,和尚 這樣的設計有點顛倒,應該先廣設愛心廚房,以後才設癌症醫院 才對。



每一位來愛心廚房用餐的鄰居,對我們印象都很好,愛心廚 房比較能感動人。正德每個月,在全國十幾個縣市,各院志工, 假日都到貧困的家庭救濟,拿救濟金給他們,但是大家看不到正 德在做什麼。

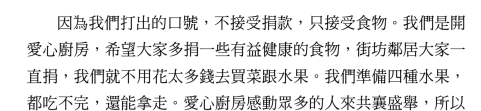
雖然正德現在在全國有知名度,很多人認識正德,但是他們 只知道正德機構,卻不知道正德在做什麼,因為我們都默默的 做,人家不知道。因為幾十年來,電視媒體都沒有報導正德所做 的善事,只靠我們自己的慈音雜誌在官導而已。只有會員才有我 們的雜誌,計會人十都不知道。

正德為台灣人民、國家做了很多的善事、義行,但是台 灣人民知道的不多

正德一年兩個學期,補助全國各縣市清寒學生,發放獎學金 的金額,沒有一家佛堂比我們多,社會大眾沒有人知道。正德為 台灣人民、國家做了很多的善事、義行,但是台灣人民知道的不 多,只有你們志義工,還有我們的會員知道而已。

正德愛心廚房,會讓大家知道我們在做什麼,因為每天 來吃飯的民眾,眼睛都看得到

所以,每一次在介紹正德,社會大眾只知道正德要蓋癌症醫 院,正德在做什麼,完全不知道。正德愛心廚房,會讓大家知道 我們在做什麼,因為每天來吃飯的民眾,眼睛都看得到,每天中 午那麼多人來吃飯,大家看到會感動。所以,拿蔬菜水果來的, 都是鄰居,不是遠道的人。還有里長,都自動拿水果、蔬菜、餅 乾、饅頭來。有的麵包店,主動拿麵包來跟大家結緣。愛心廚房, 大家眼睛在看,久了,大家都自動來捐助食物。



**愛心廚房要大力推動,在各地推廣,大家要共同來成就。** 

### 【請示 199】

「人間不空,誓不成佛」是和尚的本願,所以和尚一直往返天上 而不往生西方世界。出家弟子也有光宗耀祖的時候,如達賴喇嘛、 德蕾莎修女及各教宗,也曾經得到諾貝爾和平獎而名聞世界。得 獎後,獎金是美金 150 萬元,世界各國的捐款、志工湧入。但至 今似平還沒有人得到雙重的諾貝爾文學獎及和平獎。希望和尚持 續做自己喜歡的事,寫作及講經說法,越喜歡,做越多。

云何彌勒菩薩下生講經三會,各別度了92億、94億及96億的眾 生及羅漢,是否跟祂的福報有關?因給人感覺彌勒菩薩好像吃好、 睡好、修好道,有別於釋迦牟尼佛的苦修。達賴喇嘛曾說:「人 生的目的是快樂」,吸引全球信眾。事實上,我們學佛目的也是 快樂,永恆的快樂,即是往生西方極樂世界,以此可鼓勵全球信 眾親近佛法。彌勒菩薩與達賴喇嘛,其共同形象就是永遠都笑眯 眯的,燦爛的微笑、大笑,這樣比較陽光一點,比較有親和力。

# 和尚開示:

和尚推測他的意思,前段是說希望和尚將來能得到諾貝爾 文學獎跟和平獎,如此看重和尚。後段是說,彌勒菩薩可能祂



常律法師 >>

的福報比較好,可以快樂的修行而成佛,但釋迦牟尼佛的業障 比較重,須要苦修才能成佛。

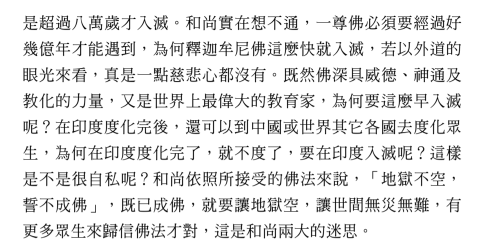
諸佛當中就屬釋泇牟尼佛壽命最短, 只有80歲

的確,釋迦牟尼佛自己也曾說過,諸佛當中就屬祂的業障 最重。講到這裡,和尚也有一些感想,我看過所有的經典記載, 就屬釋迦牟尼佛的壽命最短。一般來說,每一尊佛來到世間, 至少都超過一萬歲,從來沒有看過經典裡有記載,一尊佛在世 間只有80歲。這讓和尚感覺非常納悶,事實上,和尚至今仍然 無法體諒佛為何80歲就要入滅。道理很簡單,因為人間至少都 要經過五億多年,才有一尊佛降世,難遭難遇。依佛的力量可 以改變全球,讓全民都學佛,不致遭遇災難,甚至有可能讓地 球幾千年都不會發生戰爭,如此能解救多少眾生,免於戰爭的 災難跟苦痛,依佛的威德力是絕對做得到。

以佛的神通、智慧要度眾是很容易的,只要運用祂的神通, 馬上就能飛到世界各角落去弘法利生。每一位國王或皇帝,遇 到佛絕對拳拳服膺。以佛的威德及教法,絕對可以教化這些國 王、皇帝,讓他們帶領所有人民都來學佛。所以和尚真的無法 體諒佛為何80歲就入滅了,甚至至今,我都還無法接受這個事 實。和尚如此說,並非有意要冒犯佛,而是依法、依理、依邏 輯推演,若你們有深入經藏,便能瞭解和尚所言。

為何佛只在人間住世 80 年便入滅,令人百思不解

依經典所載,每一尊佛都至少活一萬歲以上,也有活十萬、 百萬,甚至超過一億歲以上。就像彌勒菩薩下來人間成佛,也



# 從大陸來到台灣的老和尚幾乎都是做到死

若以和尚來講,我好不容易成佛,不可能80歲就入滅,我 一定會活個幾百歲。在末法時代,如此惡毒的世界,我也是要忍, 從沒想過80歲就要入滅,難道佛比和尚還不慈悲嗎(此乃和尚 以灑輯推演而論)?雖然和尚在台灣不能弘法,也接受菩薩的指 今,要到阈外弘法。就像從大陸來到台灣的這些老和尚,沒有一 個不是做到死才停的。和尚的師父聖印老和尚,也是做到最後一 口氣,人昏迷,到大陸換腎就往生了;聖嚴法師也是拒絕洗腎、 換腎而做到死;埔里的聖照老和尚也是如此,做到往生;岡山紹 峰寺的住持法智老和尚也是做到罹癌,卻拒絕手術。

我們出家人生病,寧願不開刀手術,坦然面對死亡。像和 尚的師父—聖印老和尚到大陸換腎(和尚不確定是不是他本人 的意思,還是因為突然昏倒,弟子們怕他往生,才送他去的), 結果家師就這樣往生了,當時才67歲。另外一位聖嚴法師就不 換腎了。和尚想不到這兩位老和尚都做到要洗腎,其中一位換



常律法師



暋,一位不換暋。若以聖嚴法師來講,他若接受換腎成功的話, 應該可以多活幾年,但他卻拒絕了。所以,有很多老和尚都拒 絕手術、急救,他們寧願接受這樣果報、宿命。由此可知,每 一位老和尚幾乎都是做到死的。有的做到八、九十歲才往生, 甚至台中有一位 100 歲的老和尚,還在電視上講經,講話很累、 很喘,聽他講話很難過。他已經100歲還是繼續講經,沒有人 要提早往生的。

和尚實在無法理解佛可以控制祂的生命,為何還要如此 做?我們是因為沒有辦法控制自己的生命,否則,和尚要等到 你們都死了,我才要死。那些難以教化的弟子,不用功、不精 淮、不守規矩, 比我早死的, 看看他們都輪落到哪一道; 若是 好的、精准的、乖的、守規矩的都送去極樂世界,這樣才符合 公理正義!因此,釋迦牟尼佛 80 歲就入滅的問題,一直困擾 和尚,根本無法說服我。大家都知道要遇到一尊佛談何容易, 百千萬劫難遭遇。其它每一尊佛,至少也都活到一萬歲以上, 最多也有超過一億歲的。所以,經典裡面所寫的這部份,和尚 實在無法接受和理解。

# 修行並非快樂,而是超越、自在

「人生的目的是快樂,學佛的目的也是快樂。」他的意思 是建議和尚不要那麼嚴格,要讓你們當個快樂的志工,快快樂 樂的往生六道。你若要快樂就要再輪迴六道,修行怎麼快樂? 「快樂」這兩個字,是世俗人所用的語言,修行哪有快樂可言。 修行不叫快樂,叫超越、自在。人一旦有樂,就執苦執樂,即 六道輪迴的根本。因此,修行不能快樂,快樂只是暫時的。縱

使你現在快樂,煩惱馬上又來了,修行是要修心地法門,從心 徹底的解決煩惱,沒有煩惱才叫快樂。真正的快樂並非外在的 快樂,而是從修行當中,譬如念佛當中或打坐當中,得到煩惱 的釋放,心靈的提升,智慧的增長,那才是真正法喜充滿,但 不叫快樂。從法裡面得到的喜悅,我們不叫快樂。

在台灣,佛教聯睡盛,人心卻越來越惡化,道德越來越 墮落

你們雖然學佛很久了,但有時從你們所提問的問題當中, 就知道你們法不入心,還存有很多的執著妄想。故佛法在台灣, 非旧沒有入在家人的心,連出家人也都不入心。假使佛法有入 出家人的心,台灣的道德不應該如此墮落。最近和尚聘請一位 洋人助理,在正德電視台教英文,順便翻譯和尚的一些著作, 以及跟隋和尚到處弘法。他剛淮來還不到一個月,和尚就跟他 談到這個問題,以你洋人的看法如何?如果一個國家,它的出 家人,也包括各宗教的宗教師,是全世界最多的,你認為這個 國家的道德,是不是一定要很好?他說:「對呀!理所當然, Of course! 和尚說:「Not of course!不是!剛好顛倒! 在台灣,反而人心越來越惡化,道德越來越墮落。」他很驚訝, 不敢相信怎麽會如此。

其實,這是一種邏輯、常理。哪有一個國家,宗教師是全 世界最多的, 反而道德這麼低落? 由此可證, 台灣佛教徒移民 到 國外,就能感受到「台灣有佛教沒有佛法,國外沒有佛教, 卻處處充滿佛法。」所以,佛教在台灣這幾十年來,雖是蓬勃 發展,卻都只是表相,佛法沒有入出家、在家人的心及八識田

常律法師

示

一國 是處。」 是處。」 說,全中 學佛斷除 虚雲

佛學Q&A精典

中。若有,虛雲老和尚也不會這樣說:「末法時代,尤其是中國,無論出家、在家,滿腹的經論,卻是滿腹的貪瞋癡,一無是處。」虛雲老和尚如此開罵,雖是罵,其實是責備,也就是說,全中國的出家人、在家人這麼多,卻都是滿腹的貪瞋癡。

# 學佛斷除煩惱,才能得到真正的喜悅

虚雲老和尚活到121歲,他如此批判,沒有人敢講話,若是和尚批判的話,就有人講話了。和尚就引用虛雲老和尚所說的,大家就無話可說。如果中國有佛法,為何虛雲老和尚如此說?也就是學佛沒有得到利益,法不入心,故學佛不是在獲得快樂,而是獲得超越、自在,提升智慧與解脫,煩惱沒有了,才能法喜充滿,得到真正的喜悅。

# 出家人大笑即犯威儀戒

再來,談到彌勒佛跟達賴喇嘛的形象,就是燦爛的微笑、 大笑,大笑就犯戒了。戒律有規定,出家人不能大笑,只能稍 微微笑,不能被人家看到牙齒,否則就犯了威儀戒。而且佛從 來不笑的,若佛微笑就表示有重大事情,但都是好事。所以, 佛每次只要微笑,阿難就說:「佛!您今天微笑一定有好事情, 請佛開示!」佛微笑就是兩個嘴角稍微翹一下而已,從來不會 露出牙齒。因此,出家人可以大笑嗎?大笑就犯威儀戒了。在 家人就是不懂佛法,才會亂寫一通。

和尚對達賴喇嘛的印象就是謙卑,到哪裡都是彎腰合掌。 因為喇嘛也是大乘佛法,比較不拘小節,和尚只能這樣講。但 依戒律而言,這樣比較不如法、不如戒,是不值得讚歎和學習 的。他是位高僧大德,要怎麼笑都可以,我們又沒有修到他的 境界,就是不能笑。

# 中國大陸來的老和尚較具威嚴,從不微笑

中國大陸來的老和尚都比較嚴格,從不微笑。和尚親近過很多的老和尚,從來也沒看過他們笑,連和尚的師父也很少看到他笑,都是訓斥跟責罵較多。得道高僧懺公,你看過他笑嗎?他就是非常有威儀、莊嚴的樣子。得道的高僧心都很沉穩,不隨便笑,若是會笑的法師,沒有一位是得道的。像和尚就沒有得道,因為有時候控制不住,還是會笑。如果是得道高僧,他的定力夠,絕對不會讓你看到他笑,縱使笑,也是笑在內心,看不到。若是沒得道的師父,笑就會被你們看到。

大陸的老和尚都很兇,瞪大眼睛看著你,更不用說笑了。 他們不笑,不是也度了很多弟子?像和尚的師父兇起來,嚇死 人,還用打的。之前我有提過,有一次,和尚的師兄做錯事, 結果男眾站一邊,女眾站一邊,和尚的師父人高馬大,手掌也 很大,一進來就打巴掌,從頭打到尾,一個也不放過,打到手 掌都腫起來了,也不要擦藥。我師父的教導是這麼嚴格,一個 人犯錯連帶處分,不是只有處罰那位犯錯的人。所以,以前的 老和尚都很嚴格,嚴師才能出高徒。有哪一位嚴師會笑的,你 們看過懺公、廣欽老和尚笑嗎?

一般的老和尚都是現怒目金剛相,但是他們的內心是慈悲的,就像和尚有時候對你們兇,但背後卻是隱藏一股慈悲心、 父母心。從大陸來的這些老和尚,都很兇,和尚沒有看過他們 在笑,不像現在的年輕人動不動就笑。尤其女眾都比較沒有辦

示

正德開

法控制,喜歡笑。出家人露出牙齒就沒有威儀,以戒律來說, 是犯戒的。

在家人勿以自己的立場、觀點來評斷出家人的所作所為

在家人很奇怪,都喜歡用自己的立場、觀點來看出家人, 若出家人跟你們在家人一樣,就不是出家人了。如同和尚談到, 某位法師如何、如何,現在佛教界現象又如何、如何,這是以 和尚的立場來講,因為身為佛的出家弟子,我必須要維護正法, 你們不能用在家人的立場,來看和尚所評斷的每一件事,這樣 是不對的,因為立場不一樣。在家人可以不維護正法,但和尚 一定要這樣做,對於那些不如法,魔鬼化身的出家人,我一定 要批判。

像官化上人有一次來到台灣,他就把魔鬼轉世的比丘,連 名帶姓的講出來;又像傳道法師在世的時候(他是去年才往生 的),也是在電視上連名帶姓講出來,他們的心態都是一樣的, 不是為了毀謗、批評,而是要維護正法,不要讓我們的佛教界, 被一些魔鬼轉世的法師破壞,迷惑眾生。假使你們跟著這位魔 鬼轉世的法師來修行,將來都會跟著墮入地獄道。

出家人維護正法的心,卻往往被在家人扭曲,批評為某位 法師怎麼公開批判某位法師不如法的行為,這是以你們在家人 的立場、角度在看出家人的作為。況且出家人的立場,怎麼會 跟在家人的立場一樣,你們可以不維護佛教的正法,但身為出 家人一定要這麼做。就像軍人為了保衛國家,必需拿槍殺敵人, 採取強硬的手段,道理是一樣的。軍人的軍紀必須很嚴格,軍 法要判得很重,不能讓人講理由的。所以,你們也不能以一般 人的立場來批判軍人的做法。

但有些人就是喜歡以在家人的立場和想法,評斷一位出家 人在評論一件事情,就批評這位出家人怎麼公開講哪個團體如 何、如何,佛教界又怎樣,難道只有和尚一個人在評論嗎?以 後,和尚希望你們不要再用在家人的立場,來看一位出家人在 評論一件事情,否則,你們就是在毀謗三寶,因為這是我們出 家人的天職,若不講出來就犯戒。

佛有制戒,若出家人看到出家人犯戒而不舉發,則犯不 舉他罪,與之共業

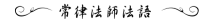
佛有制戒,只要出家人看到哪一位出家人犯戒,一定要公 開舉諫,這是出家人的戒律,你們要瞭解,不要不懂就亂說。 反而是出家人若看到出家人犯戒而不舉諫,則和他們共業。現 在的出家人普遍沒有勇氣、正義,所以才不敢公開舉發出家人 不如法的事,但這是不對的。像和尚就要求我的出家弟子,每 半個月要集會布薩,自己先舉發自己,這叫做自舉,就是在所 有的師長、佛菩薩面前,自舉這半個月以來犯了哪條戒,講錯 什麼話,求師長、師兄弟寬恕、原諒,這樣才能消業。若是你 不老實,不自舉自己這半個月來犯了什麼戒、什麼清規,則其 他的僧眾要公開舉發你,若是他不舉發你,明明知道你有犯戒, 他不舉發你,佛說他就犯了不舉他罪,他就和你共業。也就是 說,你犯了什麼罪,他就犯了什麼罪。

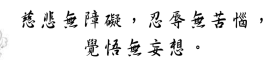
出家人舉發他人,是為了維護正法、僧團,佛教界也是一



個僧團,為了不讓佛教界被魔鬼轉世的法師,惡道、邪道的法 **師危害、破壞下法,** 洣惑眾生, 誤導眾生隨入魔道邪法當中, 所以舉發他人犯戒行為是和尚的職責,結果被你們在家人評斷 為出家人不能公開批判人家,這就是因為你們不懂戒律的關 係。像傳道法師就比較有勇氣,他都是公開點名,把道場、法 師的名字全部都講出來。另外,美國的官化上人,有一次來台 灣,也是公開點名,哪一位法師怎樣,那一位比丘是魔鬼來轉 世的,就這樣大聲的喊出來。他是位得道的高僧,曾經美國前 後兩位總統都去拜訪渦他。他的洋人弟子一大堆,渞場也是非 常嚴格,只是你們不知道而已。

一位得道的高僧,在台灣公開批判很多法師,他不是說某 某法師,而是連名帶姓的把他講出來。事實上,這樣才是真正 的法師,完全依戒律而行。他看不順眼台灣一些奇怪現象,佛 教徒 言 麼多, 卻有 言 麼多 麼 鬼 轉 世 的 法 師 在 害 你 們 , 所 以 和 尚 不愛在台灣講經,就是這樣,講也沒用,聽不進去。台灣的佛 教徒都沒有智慧、勇氣、正義感,毫無理性,大家都戴著一付 假面具。今天,台灣成為全世界宗教、出家人最多的國家,道 德卻是亞洲,除了大陸以外,最壞的一個國家。大陸的道德是 更壞,眾所皆知,那就更不用講了。







《地藏經》提及婆羅門女變賣財產家宅供養(一九へ)如來, 若弟子有地要供養如來,要如何辦理?

# 和尚開示:

就到地政事務所辦理登記就好了。但是,如果土地是林地 保護區,這樣就有問題了。因為法規有規定,林地、農地不能 登記給寺廟,只能登記給私人,也就是指寺廟的出家人。如果 你們有地要捐給寺廟,若是建地就可以登記給寺廟,若是林地、 農地就不行了。所以,很多的寺廟要買農地,就得先用私人名 義登記,然後再做變更。變更還要五甲地,才能夠申請合法變 更。不然,就是要去公證,譬如到法院公證處公證:這塊農地 是某某人捐給正德佛堂,因為法律的規定,不能登記給佛堂, 所以先捐獻給某某人,就是佛堂的某出家弟子,那麼這塊地就 屬於正德佛堂,以此為證明。一定要到地方法院做公證,這樣 這塊地就沒有人可以動它了。

之前也有人捐農地給佛堂,就是這樣處理,等到有五甲地 時再來變更。另外,像很多寺廟在台北買一層樓的公寓,那也 不能登記寺廟的名字,也是要用私人名義登記,這個就沒有辦 法解套了。總而言之,只要是農地、林地,還是大樓的公寓, 都沒有辦法捐給寺廟,要以私人的名義登記,記得到法院公證 就沒問題了。

開

正德開

### 國家圖書出版品預行編目資料

佛學 Q&A 精典 / 常律法師作. -- 初版. --

高雄市 : 慈音雜誌 . 2017 -

冊; 公分 -- (正德叢書)

ISBN 978-986-91886-4-7(第4集: 平裝)

1. 佛教 2. 問題集

220, 22

104008699

#### 正德叢書

#### 佛學Q&A精典(第4集)

作 者:常律法師(正德慈善醫療文教機構創辦人)

出 版 者:慈音雜誌社

發 行 人:正德佛堂

法律顧問:王家鈺 李育任 吳永茂 吳志勇 邱明政

黃木春 曾劍虹 鄧翊鴻 羅明宏 蘇顯騰 吳春生 趙家光 鄭伊鈞 鄭瑞崙 曾慶雲

地 址:高雄市鳥松區本館路44-8號

電 話:07-3703456 傳 真: 07-3790532

址:http://www.chengte.org.tw/

劃撥帳號: 42297512

帳 戶:財團法人正德文教傳播基金會

初 版:2017年3月

助印工本費每本100元(凡助印者,即可索書一本結緣)



簡介:

#### 正德慈善醫療文教機構

#### 開山和尚 常律法師

常律法師畢生致力佛教弘法利生志業,為使佛法深耕民間,備極艱辛 歷經多年,相繼於屏東、高雄、新營、彰化、埔里、台中、台北、宜蘭、 花蓮、台南等地,創立正德癌症醫療基金會、佛教正德慈善醫院、正德社 會編利慈善基金會、正德宗教協進會、正德孤兒院、正德佛教文化院、正 德佛堂、慈音雜誌社、正德西方蓮社、正德學苑、正德圖書館、以多元方

便法門接引眾生親近佛法。讓大眾藉由實際行善助人機緣,親證奧妙佛法真理。

常律法師早年即周遊世界各國,長期接受美國及日本文化薫陶,精通多國語言,人生閱歷豐富。出 家後,精研佛教典籍,遍覽中外群書,思維前瞻,氣度恢宏,為眾生之事殫精竭慮,鞠躬盡瘁,一股護 念眾生的慈悲願力,驅策著他猶如螺炬般,不斷燃燒自己,挑戰自我生命最大極限。是以年屆耳順之年, 猶接下大誓願積極推動蓋建「正德慈善癌症醫院」為廣教病苦眾生的宏大計畫,為廣教病苦眾生繼續打 拼努力。

法師常說:「我一生除了血汗與辛勞之外,沒有別的可以貢獻給眾生了。」鏗鏘數語,道畫法師一 生雖千萬人吾亦往矣的恢弘氣度與超然格局。



財團法人正德癌症醫療基金會 財團法人正德文教傳播基金會 www.chengte.org.tw