

律随師出家自 屬語 00

若為成佛故 若為弘法故 若為度衆故 若為解脱故 干车萬苦 名闻利養 水山火海 干山萬里 我願受 我願行 我願 我願捨

## 【序文】

佛於《正法念處經》言:「眾生所造之業無量無邊,若虛空有邊亦難容納,故萬世生死輪迴難得出脫。」

夫人自古以來,本性無善無惡,不造諸惡業,不害人害已, 不爭名奪利,夜不閉戶,路不拾遺,禮讓聖賢,君臣有義,父慈 子孝,兄友弟恭,夫婦和睦,朋友有信,國無戰事,天下太 到了中古之後,人心污染嬗遞,天下大亂,酒色財氣纏身,進 名利富貴,人性泯滅,造惡多端,致不能找回本來佛性,無善 惡,無我無相之本性迷眛,無法解脫輪迴之苦,從本世紀以來, 人心更趨敗壞,殺、盜、淫、妄語、詐財、騙色、強暴、販毒, 走私、綁票,擴掠、色情氾濫等犯罪案件層出不窮,世風敗壞, 莫此為甚。因眾生造惡多端,地獄可謂人滿為患,眾生造孽, 海無邊,實堪悲哀!

人自生死輪迴以來,世世皆造下無邊罪孽,今日慶幸皈依佛門修行立德,但累世冤親債主皆會來障礙,以所造十惡殺盜淫妄等之罪障,難以躲脫,縱隔千百世之久,也得來受報,佛言:「縱使百千劫,此業若不亡,因緣際會時,果報還自受」。

苦欲恢復古道仁風,振興道德,當由人人懺悔改過,洗心革面,格物致知,正心修身,學佛向善,禮敬三寶,孝養父母,尊師重道,群眾和睦,但願眾生應驚心猛醒,誠心懺悔,光明作事,免命終墮落惡道輪迴受苦無量。

**常律法**阿 序 二〇〇八年 仲夏

## 本書所引述佛教經典及他種經錄共三十種



# 目 錄

| 第一章  | 懺悔的意義 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|------|---------------------------------------------|
| 第二章  | 懺悔的重要性09                                    |
| 第三章  | 懺悔的方法12                                     |
| 第四章  | 懺悔之罪業名相15                                   |
| 第五章  | 現今末法時代佛弟子之種種罪相17                            |
| 第六章  | 業障重者,應修懺悔之法,為改命治病最易的法門…25                   |
| 第七章  | 梁皇寶懺及三昧水懺是佛教感應殊勝的懺文28                       |
| 第八章  | 禮佛懺悔功德無量無邊29                                |
| 第九章  | 如法禮佛懺悔儀軌31                                  |
| 第十章  | 拜佛之功德殊勝行35                                  |
| 第十一章 | 懺悔可消除重病 無藥而治39                              |
| 第十二章 | 佛經記載懺悔消罪治病的故事41                             |
| 第十三章 | 清朝 王鳳儀善人講病治病的故事47                           |
| 第十四章 | 信眾參加正德佛堂梁皇寶懺殊勝的感應故事51                       |

## 第一章 懺悔的意義

#### 何謂懺悔?

所謂懺悔,梵語為「懺摩」,懺與悔具有不同之涵意,懺即表白自己的 罪過,請求大眾及他人原諒寬恕;悔即於大眾及他人面前追悔個人過去所造 之罪,造成對大眾及他人的傷害,並向大眾及他人道歉,再求諒解,發願不 再造犯,以期達到滅罪消業之目的。

原始佛教教團中,當比丘犯罪時,佛陀為令弟子行懺悔,規定同住之比 丘每半月集會一處行布薩,召集僧眾開會講戒誦戒,集合僧眾於布薩堂(講 戒堂)裏,請精通律法之比丘說波羅提木叉(戒律),以反省檢討過去半月 內之行為是否合乎戒律清規,若有犯戒者,則於眾前自白公開懺悔,使比丘 僧團能長住淨戒中,長養善法,增長功德。然後僧眾始得誦戒,誦戒畢禮請 戒師講戒,以得眾僧清淨和合。

#### 佛説世上有兩種很健康的小人

佛說:「世上有兩種很健康的小人,第一、不會做惡。第二懂得懺悔」,小人即是譬喻世間的凡夫眾、大人即指菩薩,因世間大眾多興貪瞋癡念、邪見、見利思遷、等無知之念。

所以要懺悔之前應清淨身心、莊嚴儀容、心懷不做惡之心和懺悔之心, 自然可消一切罪孽。興兩種心,一為懺心、一為悔心,懺是懺悔(表白自己 所做之過錯);悔即慚愧,即愧對於曾經被自己傷害、辜負過之人,道歉並 請求他們原諒,有懺心的人能行一切善事、有悔心之人即會時常佈施、結善 緣。依持這兩種心、就可使我們修行之人得到了脫生死無礙的快樂)。

懺悔在佛教僧團中極具重要性。依《四分律》羯磨卷四所載,懺悔 須具足五種因緣:

- (一)迎請十方之佛菩薩。
- (二)唱誦經咒。
- (三)自白罪名,說僧殘、波逸提等小小戒罪,發露而不覆藏。
- (四)立誓合掌,表誠心不亂,不再造犯。
- (五)明證教理,明了教理戒法。

#### 懺悔之法,又分有制教懺與化教懺二種。

- (一)破犯戒律之罪須行制教(戒律教)之懺悔,僅限於出家僧眾。
- (二)破犯道業之罪須行化教(經論之教)之懺悔,共通於所有造犯者。 制教之懺悔復分為三種:
- (一)眾法懺,對四人以上之僧眾行懺悔。
- (二)對首懺,對僧眾一人行懺悔。
- (三)心念懺,直對本尊行懺悔。

## 《摩訶止觀》卷二上載,懺悔分為事懺與理懺。

事懺:藉禮拜、讚嘆、誦經等行為所行之懺悔,稱為事懺,又稱隨事分別 懺悔。

理懺:觀實相之理以達滅罪之懺悔,稱為理懺,又稱觀察實相懺悔。 《金光明經》卷三,懺悔分為三種。

- (一)作法懺悔,略稱作法懺。依律之作法而行懺悔。
- (二)取相懺悔,又作觀相懺悔。即觀想佛之相好等,以為除罪之懺悔。以 上兩懺均屬事懺。
- (三)無生懺悔,略作無生懺。觀實相之理,念罪體無生之懺悔。此屬理懺。 又一般道場目前所行懺法皆以禮佛唱誦經文以行懺悔,期望獲得諸佛菩薩降福加持者,稱為禮懺,如梁皇寶懺,慈悲三昧水懺、雜阿含經卷四十、大寶積經卷四十、占察善惡業報經卷上所載懺悔經法。

而禮懺最後皆會唱誦《**華嚴經》普賢行願品卷四十**所載:「往昔所造諸惡業,皆由無始貪瞋癡,從身語意之所生,一切我今皆懺悔」之偈文,亦稱為略懺。

《六祖壇經》懺悔品曰:「善知識!云何名『懺』呢?云何名『悔』呢?懺者,懺其前愆,從前所有惡業,愚迷憍誑嫉妒等罪,悉皆盡懺,永不復起,是名為懺。悔者,悔其後過;從今以後,所有惡業,愚迷憍誑嫉妒等罪,今已覺悟,悉皆永斷,更不復作,是名為悔。故稱懺悔。」

又曰:「今與汝等授無相懺悔,滅三世罪,令得三業清靜。善知識! 各隨我語,一時道:「弟子等,從前念今念及後念,念念不被愚迷染;從 前所有惡業愚迷等罪,悉皆懺悔,願一時消滅,永不復起。弟子等,從前 念今念及後念,念念不被憍誑染;從前所有惡業憍誑等罪,悉皆懺悔,願 一時消滅,永不復起。弟子等,從前念今念及後念,念念不被嫉妒染,從 前所有惡業嫉妒等罪,悉皆懺悔,願一時消滅,永不復起。」是故君子戒 慎乎其所不睹,恐懼乎其所不聞。莫見乎隱,莫見乎微,故君子慎其獨 也。」

佛家曰:「放下屠刀,立地成佛」,此話之意,並非將屠刀放下就可以成佛,所謂屠刀是指貪、瞋、癡、慢、疑、邪見等六根本毒念煩惱,及不當的思想與行為與念頭,即人之六根所引發的六塵,如眼觀美色起淫念,耳聽惡聲出穢音,鼻聞香味思飲食,口貪肉食殺生靈,身觸細滑起分別,意生妄想起執著,六根對外境所產生的妄想執著而起造諸業,就是屠刀,若能放下種種妄想與執著及革除不當的思想與行為,懺悔前非,改過向善,積功累德,修佛向善,待功德圓滿,則能福慧增長,開悟證果也。

《論語》里仁篇,子曰:「見賢思齊焉,見不賢而內自省。」

《論語》公治長篇,子曰:「已矣乎,吾未見能見其過,而內自訟者也。」

《論語》學而篇,曾子曰:「吾一日三省吾身,為人謀而不忠乎?與朋友

交而不信乎?傳不習乎?」

《禮記》大學篇,顏回曰:「不二過」;曾子曰:「十目所視,十手所指,其嚴乎!」

《道德經》太上感應篇曰:「其有曾行惡事,後自改悔,諸惡莫作,眾善奉行,久久必獲吉慶,所謂轉禍為福也。」

基督聖經新約馬太福音第二章曰:「施洗的約翰出來了,他在猶太的曠野傳道說:天國近了!你們應該悔改。」

《使徒行傳》第八章曰:「西門看見使徒按手,便有聖靈降下,就把那錢給使徒說:把這權柄也給我,叫我手按著誰,誰就可以得受聖靈」,聖彼得說:「你的銀子和你一起滅亡罷,因你想神的恩賜是可以用錢買的,因為在神面前,你的心不正,你當悔改你這罪惡,祈求主或者你心裡的惡可得赦免。」

#### 真懺悔

只懺而不悔,只悔而不改,是名空懺悔,欺佛又欺己。

悔恨自責與認罪悔改有不同的差異:前者是說:「對不起!」而後者 是說:「對不起!我要痛改前非,永不再犯。」如果你發現自己犯錯要悔 改,記得!不可只悔恨自責或憂傷懊悔,是進而悔改,認錯後痛改前非, 永不再犯。

## 人格心靈

人生最大的悲哀,不是所有的災難, 也不是身體的病痛,更不是生離死別, 而是生命消失,糧食已吃盡, 自己的人格卻無提針,心塞亦無昇華。

## 第二章 懺悔的重要性

#### 《占察善惡業報經》,佛説業障重者要修懺悔之法

佛曰:「若未來世諸眾生等,欲求度脫生老病死,始學發心修習禪定無相智慧者,應當先觀宿世所作惡業多少及以輕重,若惡業多厚者,不得即學禪定智慧,應當先修懺悔之法。」「所以者何。此人宿習惡心猛利故。於今現在。必多造惡毀犯重禁。以犯重禁故。若不懺悔。令其清淨而修禪定智慧者。則多有障礙不能剋獲。或失心錯亂。或外邪所惱。或納受邪法增長惡見。是故當先修懺悔法。若戒根清淨。及宿世重罪得微薄者。則離諸障。」

凡人現世都曾犯大小之過,而累世以來所造犯之罪可謂無量,若諸業不懺改,生則諸事不順,苦惱不斷,因業力依存未消;死則業力所障,顛 倒迷亂,因冤債依在未解,如何能往生佛國,死後仍往生惡道。

#### 佛於《遺教經》曰:

「是故比丘。常當慚恥。無得暫替。若離慚恥。則失諸功德。有愧之人則有善法。若無愧者。與諸禽獸無相異也。汝等比丘。若有人來節節支解。當自攝心無令瞋恨。亦當護口勿出惡言。若縱恚心。則自妨道。失功德利。忍之為德。持戒苦行所不能及。能行忍者乃可名為有力大人。若其不能歡喜忍受惡罵之毒如飲甘露者。不名入道智慧人也。」

#### 小過難查覺

有位信徒到佛寺禮佛,裡面住持禪師要他懺悔罪業,否則拜佛無益,信徒說:「師父阿!我從未造作壞事,為何叫我懺悔呢?」禪師說:「請你將前面一塊大石頭搬到佛堂前。」信徒聽後,依照禪師的話,把石頭搬到佛堂前,禪師又說:「請你再把大石頭搬回原來的位子。」信徒又依照禪師的話將大石頭搬回原地,禪師又說:「請你將前面數十顆小石頭檢回來佛堂前。」信徒依照蟬師指示,把小石頭撿到佛堂前,禪師又吩咐說:「請你再將數十顆小石頭都放回原位去。」信徒說:「數十顆的石頭如何放回原來的位子呢?」禪師說:「人的大過錯猶如大石頭,容易查覺出來,但是小的過錯,就像小的石頭要放回原來的地方,就模糊不清了,就好像小過錯不容易查覺一樣。」

## 弟子兒女懺悔之功效

身為弟子兒女者,難免犯錯,犯錯時,能即時於師長父母前誠心懺悔 過錯,則師長父母皆能原諒弟子兒女,縱要處罰或責罵,也較緩和輕罰。 若弟子兒女明明犯錯,卻好講理由不認錯,則師長父母當更加重處罰責 罵,同時也犯了忤逆不孝之罪,因會令師長父母更加生氣難過,而傷及身 體與心靈,則罪過無量,當下惡道受苦。

一般犯錯卻不認錯又好講理由的弟子、兒女,本性較為傲慢,愚癡,

自以為是,自以為聰明,甚至認為自己比師長父母更為聰明。此種人,佛說,是為惡行弟子兒女,難於調教,未來當自食惡果,自受苦報。因師長父母對於此種惡行弟子兒女,若造業做錯事,從此也不願再予教導提醒或幫助他,就任其造業受苦報。如同時下有很多兒女,不願聽從父母之言,自作主張與小人交往結婚,父母勸導不聽,不信父母之識人之經驗,而草率結婚,結果受苦受害,悔不當初,造成現在社會離婚率居高不下,引發嚴重社會問題。

又如現在出家人,不聽從師教為多,故行不如法的出家人,越來越 多,令佛法衰敗不堪,人心道德急速墮落腐化,則人間災難不斷。

#### 拜懺聽經聞法要攝入於心,方能增長智慧消除業障

大家要明瞭聽經聞法時,若無法去除心中的妄想,集中精神聆聽法要,法便無法攝入於心,智慧也就無法顯現增長;人若無智慧,即無法明辨是非、知曉因果。對於學佛者,智慧是一切法的根本,當我們在聽經聞法時,就如同深入經藏,要能瞭解法的真實妙義,方能智慧如海。

然而,往往大家在聽經聞法時,並無法瞭解其意,經典看不懂,又不專心聽講,如此,即便師父向你們開示佛法,智慧也永遠無法開啟,枉費師父的一片苦心。師父不惜身體的疲憊與辛苦,一有閒暇時間即閱讀經文,並將其義理條理分明,以淺顯易懂之方式來教導大家,若你們還無法依教奉行,落實於日常生活當中,人生豈能光明、解脫?業障又能如何消除?

並非今日你們到正德佛堂來拜懺禮佛,業報就能消除,果真如此,就不符合佛教的因果觀了。其實,拜懺的目的是在增長我們的智慧,認清我們的本性,進而修正我們的惡習,這才是我們生命中最重要的課題。

而「知足」是從智慧而來;「智慧」是聽經聞法而來,為了求智慧就是要時常聽經聞法,這才是我們到佛堂最主要的目的。也藉助前來佛堂的因緣,從中悟出人生道理,解開我們心中的疑問和苦惱,當心開意解時,自然不再執著、迷惑,則易放下心中苦惱,得自在解脫,人生較易知足,對於財、色、名、利和親情,自能看得開、放得下,自不會經常地煩惱與痛苦。

#### 佛教法會的真實義

正統的原始佛教法會,是以開講佛法以會大眾,流傳至中國以後,卻演變成只求以口誦而心不惟、身不行,形式上消災求福的誦經法會。然而,倘若心性不改,依然貪、瞋、癡、貢高我慢、邪見、造作十惡業、不守戒律,則無論如何誦經持咒,皆無法消災延壽;如能消業得福,豈非毫無因果?若以參加誦經法會妄求消災得福,是名心外求法,是名撥無因果。

故參加誦經法會目的,應發露懺悔心,讀誦經文,了解經義,再依教奉行,時時反省、懺悔、自修,方能開顯智慧,改造命運,成就功德。如

果只懺而不悔、悔而不改,則於事無補,業障難消,生死難了矣! **佛教修行的目的** 

修行佛法的目的,無非是改造轉換我們內在,擴大心靈解放自在的空間,營造一個完美的人格;而科學研發目的,是發明一些現象,利用這些現象來為我們服務,改進我們生活環境更趨於舒適便利,但是我們生命的品質無有提升改變,即失去生命價值與意義。

佛法的修行,讓我們於心靈道路上,對於貪婪、憎恨、愚癡、嫉妒、 我慢、執著種種諸毒念能看的更清晰透澈,隨時檢驗修正,懺悔改過,從 製造自我自利為中心的無知之中解脫出來,是學佛的重要目的,亦是真正 的智慧。

其實,修行就應將隱藏在人心最深沉的原本不像佛性的部份予以修飾雕除,就能將我們身心雕修成像佛般的慈悲、智慧、覺悟、莊嚴與榮耀,我們才能與佛同在,將不像佛的那些貪、瞋、癡、貢高、我慢、邪見等等惡習雕除掉,假使說我們學佛者,仍存有太多不當的思想、言語、行為,則離佛遠去,我們永遠見不到佛性與佛光,心靈將長久處在這種陰暗的牢獄裡,煩惱不斷,不見光明。

#### 迎接新的一天

今天又是新的一天的開始,面對過去的昨天,不管日子過得好或不好,都已是過去,往者已逝,來者可追,感覺昨天以前過得好的人,要提起正念,把還未做的善事趕快完成;感覺昨天以前過得不好的人,要趕快去除惡習,改過向善。令惡習氣、惡念不要生起。能如此地掌控自性,每個人前途一定光明幸福,此是佛所說的四正勤:「已生善令增長,未生善令生起,已生惡令斷滅,未生惡令不生。」大家要依教奉行,讓我們昨天以前日子過得不好的人變好,日子過得好的人還要更好。

面對新的一天,師父願大家的道心、菩提心、慈悲心更堅固,福慧能 雙修,更發心投入正德救人濟世的菩薩道工作或出家修行,早日蓋建〈正德 慈善癌症醫院〉廣救眾生病苦,令今年人人家庭更安康,事事更如意,祝福 大家。更祈願國家,今年國泰民安,風調雨順,人民安樂,降大吉祥。阿 彌陀佛!少造業、多念佛!少吃肉、救世界!

## 第三章 懺悔的方法

#### 佛於《占察善惡業報經》言:

「善男子。欲修懺悔法者。當住靜處。隨力所能莊嚴一室,內置佛事及安經法。懸繒幡蓋。求集香華。以修供養。澡沐身體及洗衣服。勿令臭穢。於晝日分在此室內。三時稱名。一心敬禮過去七佛及五十三佛。次隨十方面一一總歸擬心。遍禮一切諸佛所有色身舍利形像浮圖廟塔一切佛事。次復總禮十方三世所有諸佛。又當擬心遍禮十方一切法藏。次當擬心遍禮十方一切賢聖。然後更別稱名。禮我地藏菩薩摩訶薩。如是禮已。應當說所作罪。一心仰告:「唯願十方諸大慈尊證知護念。我今懺悔不復更造。願我及一切眾生。速得除滅無量劫來十惡四重五逆顛倒謗毀三寶一闡提罪」。

復應思惟如是罪性。但從虛妄顛倒心起無有定實。而可得者本唯空 寂。願我及一切眾生。速達心本永滅罪根。

次應復發勸請之願。「願令十方一切菩薩未成正覺者。願速成正覺。 若已成正覺者。願常住在世轉正法輪不入涅槃。」

次當復發隨喜之願。「願我及一切眾生。畢竟永捨嫉妒之心。於三世 中一切剎土。所有修學一切功德。及成就者悉皆隨喜。」

次當復發迴向之願。「願我所修一切功德。資益一切諸眾生等。同趣 佛智至涅槃城。」

如是發迴向願已。復往餘靜室端坐一心。若稱誦若默念我之名號。當 減省睡眠若惛蓋多者。應於道場室中旋遶誦念。次至夜分時。若有燈燭光 明事者。亦應三時恭敬供養悔過發願。若不能辦光明事者。應當直在餘靜 室中一心誦念。日日如是行懺悔法勿令懈廢。」

「若人宿世遠有善基。暫時遇惡因緣而造惡法。罪障輕微其心猛利意力強者。經七日後。即得清淨除諸障礙。如是眾生等業有厚薄。諸根利鈍差別無量。或經二七日後而得清淨。或經三七日。乃至或經七七日後而得清淨。」

「若過去現在俱有增上種種重罪者。或經百日而得清淨。或經二百日。乃至或經千日而得清淨。若極鈍根罪障最重者。但當能發勇猛之心不顧惜身命想。常勤稱念晝夜旋遶。減省睡眠禮懺發願。樂修供養不懈不廢。乃至失命要不休退。如是精進。於千日中必獲清淨。」

## 佛於《三昧水懺》曰:罪相雖無量,但只有三種

佛曰:「無始以來在凡夫地。莫問貴賤罪自無量。或因三業而生罪。 或從六根而起過。或以內心自邪思惟。或藉外境起於染著。如是乃至十惡 增長。八萬四千諸塵勞門。然其罪相雖復無量。大而為悟不出有三。一者 煩惱。二者是業。三者是果報。」 「此三種法能障聖道及以人天勝妙好事。是故經中目(視)為三障。 所以諸佛菩薩。教作方便懺悔除滅。此三障者。則六根十惡。乃至八萬 四千諸塵勞門皆悉清淨。是故弟子等。今日運此增上勝心懺悔三障。欲滅 三障者。當用何等心。可令此障滅除。」

#### 欲滅除三障先當興七種心以為方便。然後此障乃可得滅。何等為七

一者慚愧。二者恐怖。三者厭離。四者發菩提心。五者怨親平等。六 者念報佛恩。七者觀罪性空。

第一慚愧者。自惟。我與釋迦如來。同為凡夫。而今世尊成道以來。 已經爾所塵沙劫數。而我等相與耽。染六塵輪轉生死永無出期。此實天下 可慚可愧可羞可恥。

第二恐怖者。既是凡夫身口意業常與罪相應。以是因緣命終之後。應 墮地獄畜生餓鬼受無量苦。如此實為可驚可恐可怖可懼。

第三厭離者。相與常觀生死之中。唯有無常苦空無我。不淨虛假如水上泡。速起速滅。往來流轉猶如車輪。生老病死八苦交煎。無時暫息。眾等相與但觀自身。從頭至足。其中但有三十六物。髮毛爪齒眵淚涕唾垢汗二便皮膚血肉筋脈骨髓肪膏腦膜脾腎心肺肝膽腸胃赤白痰病生熟二藏。如是九孔常流。是故經言。此身眾苦所集。一切皆是不淨。何有智慧者而當樂此身生死。既有如此種種惡法。甚可患厭。

第四發菩提心者。經言。當樂佛身。佛身者。即法身也從無量功德智慧生。從六波羅蜜生。從慈悲喜生。從三十七助菩提法生。從如是等種種功德智慧生如來身。欲得此身者。當發菩提心求一切種智。常樂我淨薩婆若果。淨佛國土成就眾生。於身命財無所吝惜。

第五怨親平等者。於一切眾生。起慈悲心無彼我相。何以故爾。若見 怨異於親即是分別。以分別故起諸相著。相著因緣生諸煩惱。煩惱因緣造 諸惡業。惡業因緣故得苦果。

第六念報佛恩者。如來往昔無量劫中。捨頭目髓腦支節手足。國城 妻子象馬七珍。為我等故修諸苦行。此恩此德實難酬報。是故經言。若以 頂戴兩肩荷負。於恒沙劫亦不能報。我等欲報如是恩者。當於此世勇猛精 進。捍勞忍苦不惜身命。建立三寶弘通大乘。廣化眾生同入正覺。

第七觀罪性空者。罪無自性。從因緣生。顛倒而有。既從因緣而生。 則可從因緣而滅。從因緣而生者。狎近惡友。造作無端。從因緣而滅者。 即是今日洗心懺悔。是故經言。此罪性不在內。不在外。不在中間。故知 此罪從本是空生。

如是等七種心已緣想十方諸佛賢聖擎拳合掌。披陳至到慚愧改革。舒歷心肝洗蕩腸胃。如此懺悔亦何罪而不滅。亦何福而不生。

## 佛於《離垢慧菩薩所問禮佛法經》曰:

佛弟子每天早晚課後,得念懺悔文:「唯願十方諸佛世尊。證知憶

念哀受我懺。身業三種。行殺盜婬。口業有四。妄言惡口兩舌綺語。意三業行謂貪瞋癡。自作教他見作隨喜。如是十惡今悉懺悔。又重思惟。無始已來輪轉六道。於諸眾生種種欺負。大斗重秤取物自資。輕秤小斗便與他物。假飾衣金潛行毒藥。皆為損害。今悉懺悔。或謗三乘。妄說法律。輕慢三寶。欺罔二親。於諸尊長和上闍梨耆老之前。不生祇敬。如是等過去諸罪今悉懺悔。現在惡業誠心發露。所未作者更不敢作。今於諸佛諸菩薩等最大眾首。無比無上無等等前。發露懺悔不敢覆藏。一懺已後更不重造。(如是懺悔。第二第三亦如上說。)

#### 次念懺悔偈

往昔所造諸惡業 皆由無始貪瞋癡 從身語意之所生 一切我今皆懺悔

#### 慈悲的大迴向

我今普禮一切十方三世諸佛。願三塗休息。國豐民安。邪見眾生。迴向正 道。發菩提心。持此功德。願共六道一切眾生。皆生無量壽佛國。身諸相 好。智慧辯才如阿彌陀佛。所獲果報巍巍堂堂。壽命無量。

#### 個人小迴向

迴向個人累世冤親債主父母兄弟姊妹。歷代祖先。現世往生親人。三惡道 眾生。皆得往生西方世界。

迴向個人親人累世業障消除。智慧增長。諸事吉祥。長發菩提心。歸信三 寶。修行佛法。得生淨土。

## 短 促

在短促的人生中, 凡事勿太認真執着, 否則人生将更形短促。

## 第四章 懺悔之罪業名相

#### 《梁皇寶懺》及《三昧水懺》所記述懺悔的內容,極為尊貴:

「凡人不禮三寶、不敬師長、不孝父母、不遵師教、行不如法、言不及義、邪知邪見、貪心不厭、瞋恨無明,不信因果、信奉邪道、不辨是非、殺生害命、偷盜搶劫、邪淫亂倫、妄語欺詐、綺語惑人、惡言傷人、兩舌是非、破和合僧、不守清規、破犯戒律、傲慢自大、愩高我慢、自讚誹他、不睦宗族、不和鄉里、不惜五穀、不明禮讓、不知廉恥、損人利己、不修片善、心存邪念、言不忠信、行不端正、背理而行、助人為非、欺貧重富、姦淫女色、好勇鬥狠、欺壓善良、造計害人、負財欠債、斗秤不公、勞民傷財、行醫誤人、誹謗聖賢、違父母訓、怨天尤人、明瞞暗騙、傷風敗俗、左道惑眾、不信報應、不遵三從、不守四德、破人婚姻、呵風罵雨、離人骨肉、奪人之財、破人齋戒、口是心非、忤逆翁姑、不和妯娌、謀財害命、通姦害夫、忌人富貴、笑人貧賤、毀人名譽、傷風敗俗,如是等罪,皆應懺悔淨盡,不可再犯。」

#### 《金光明最勝懺儀》所記述懺悔的內容:

「我從無始生死以來。隨惡流轉。共諸眾生造業障罪。為貪瞋癡之所纏縛。未識佛時。未識法時。未識僧時。未識善惡。由身語意造無間罪。惡心出佛身血。誹謗正法。破和合僧。殺阿羅漢。殺害父母。身三語四意三種行。造十惡業。自作教他。見作隨喜。於諸善人橫生毀謗。斗秤欺誑以偽為真。不淨飲食施與一切。於六道中所有父母。更相惱害。或盜窣堵波物。四方僧物。現前僧物。自在而用。世尊法律不樂奉行。師長教示不相隨順。見行聲聞獨覺大乘行者。喜生罵辱。令諸行人心生悔惱。見有勝己便懷嫉妒。法施財施常生慳惜。無明所覆邪見惑心。不修善因令惡增長。於諸佛所而起誹謗。法說非法。非法說法。」

「如是眾罪。佛以真實慧真實眼。真實證明。真實平等悉知悉見。我今歸命對諸佛前。皆悉發露不敢覆藏。未作之罪更不復作。已作之罪今皆懺悔。所作業障應墮惡道地獄旁生餓鬼之中。阿修羅眾及八難處。願我此生所有業障皆得消滅。所有惡報未來不受。亦如過去現在未來諸大菩薩修菩提行。所有業障悉已懺悔。我之業障今亦懺悔。皆悉發露不敢覆藏。已作之罪願得除滅。未來之惡更不敢造。」(懺悔已歸命禮三寶)

#### 神父的無奈

有一家天主教會的對面,住了一對夫妻,太太是位虔誠的天主教徒, 又是這家教會長年的忠誠教友義工,非常發心護持教會的傳教工作,這位 太太一心一意想度他先生受洗信仰天主,但是無論太太如何說盡好話,他 先生就是不受洗不信仰天主教,而神父也是一心想度化這位先生成為天主 教徒。 有一天,這位神父就到對面這對夫妻的家裏,想好好與這位先生 懇談,希望他能受洗皈信天主,夫妻同修共進,這位先生就先請教神父 一個問題,他問神父說:「我太太如此地發心行作教會義工,又布施捐 助教會種種經費,死後是不是一定往生天堂?」神父以肯定口氣答說: 「你太太死後定會蒙主寵召往生天堂。」先生再問:「若我受洗信仰天 主後,發心成為教會義工,死後是否也會往生天堂?」「那肯定是的, 夫妻一家人都可往生天堂,更是一件圓滿可喜的事。」

此時這位先生以堅定懼畏口氣答神父說:「若真如此,那我就更不敢受洗信仰天主,往生天堂了。因為我看我太太到了教會行作義工,態度謙恭有禮,講話柔和,行作義工用心努力,不辭勞苦,但是回到家裏,卻脾氣凶狠暴躁,講話威猛大聲,態度惡劣不恭,不易溝通又不講理,荒廢家事,環境髒亂。我若受洗信仰天主,死後往生天堂,則於天堂天天要受太太的氣,我才不敢受洗信仰天主死後往生天堂。」

神父聽了先生這席話,兩手一攤,啞口無言,無奈一笑,抱著遺憾的臉色回到教會,從此不敢再度這位先生受洗信仰天主。

## 口行不一

色即是空,空即是色,

雖看得破,卻放不下;

善有善報,惡有惡報,

講得雖好,卻做不到。

## 第五章 現今末法時代佛弟子之種種罪相

而現今佛弟子於佛門中,卻行不如法,言不及義,不守清規,不敬師長,自尊自大,愩高傲慢,難調難教,自以為是,自讚誹他,好講是非,好聽是非,好傳是非,破和合僧,爭名爭寵,好名奪利,鉤心鬥角、顛倒錯亂、帳目不清、誤辦佛事、延宕道務,障人佛緣、斷人善根、自立門戶、輕師慢法、懶於作事、貪圖享受、受人供養、稱師作祖、好高騖遠、逞強好勝、貪心妄想、自高妄大、陽奉陰違、失禮放蕩、欺上瞞下、假公濟私、暗有作用、竊功盜名、攬權霸勢、滅人顯己,如是等罪,皆應懺悔淨盡,不可再犯。

觀台灣於政治、社會、家庭目前呈現如下種種極度墮落腐化情景,不 禁令人憂心忡忡,將來恐難逃大災劫的降臨:

- 一、國人的極度殺生--台灣民眾吃肉風氣鼎盛,一年吃掉二億隻雞,加上 其他海產家畜,則吃掉十億隻以上,一年等於殺生十億隻生命,十年 殺生超過百億動物生命,如此重大殺業,恐招刀兵災劫,業報難逃。
- 二、政治的極度腐化--政黨惡鬥嚴重,不顧民瘼,爭權奪利,勾心鬥角, 互相攻計,惡意抹黑,民器私用,權力腐化,敗壞民心。
- 三、社會道德的極度敗壞一部屬不忠,顧主不仁,親友不義,人情淡薄, 為利忘義,現實無情,忘恩背信,恩將仇報,不知感恩,偷盜擄掠, 日日嚴重,毒品槍枝走私氾濫,黑道猖狂,綁票勒索,詐財騙色,賭 博風盛,色情氾濫,外遇嚴重,人無羞恥心,民風敗壞不堪。
- 四、家庭倫理的極度惡化--兄弟鬩牆,爭奪財產,反目成仇;夫妻無情, 拋棄糟糠,外遇不忠,台灣離婚率竄升全世界第三名,每三對夫妻有 一對離婚,造成更多心理行為偏差青少年,衍生更嚴重的社會治安問題。
- 五、現代子女的極度不孝--孝道不存,忤逆父母,棄養不顧,現代子女普遍不孝父母,造成老人,空守獨居,孤苦無依,體衰虛弱,無人照護。老人院人滿為患,無法受到周全照顧,老人存活痛苦,充滿怨恨,此種不孝之罪,世間最重,當遭天譴,招降大災。
- 六、司法力量的極度不彰一台灣人民守法精神薄弱,玩弄司法,鑽法律漏洞, 常行不法,監獄人滿為患,執法不公,公德心極度缺乏,過度自由,公 權力不彰,社會秩序極度敗壞。
- 七、宗教的極度開緣方便一由於教界過度開緣方便,造成法道不存,師道不立的嚴重現象,為師者,竟公開領眾犯戒行不如法之事,誤導教徒,正邪渾沌不明,導致宗風敗壞,沽名釣譽,重視表像,內虛無德,宗教教化力量不彰,教法衰微不堪,徒皆不敬師長,違逆冒瀆,不依師教,我行我素,獨斷獨行,不同師門教派,互相攻擊譭謗,讚自誹他,宗教情操蕩然無存,宗教為民最後一道安定防線,若是崩廢,國之將亡矣,令人堪慮!

當一國人民,道德極度墮落沉淪,殺業極度嚴重,子女極度不孝,宗教極度敗廢,人多造諸惡業之時,當累積一股強大業力,天將降大災於民,而民不聊生,死傷遍野,受苦無量。此因果真相。期望大家要明悟。不可再造作惡業了。要「少造業,多念佛」行諸善道,否則,將來人人當後悔痛苦不堪也。

佛於《正法念處經》曰:「若世間人,不孝父母,不敬尊長,不供養沙門,不行正法,善龍退沒,惡龍作亂,令世間雨澤不時,災旱水澇,人 民飢饉。」願大眾靜思,咸能懺悔改過向善,修行佛法,共創人間淨土, 你我都有福。阿彌陀佛!

#### 佛教末法之悲

佛陀入滅後,佛法於世間分三時期,為正法一千年,像法一千年,末 法一萬年,萬年後,佛法消失人間,據《大集經》及《華嚴經》所載,佛 入滅後的二千五百年間,可分為三個時期的五個五百年,表示佛教消長之 勢。

- 1、前期第一第二個五百年為正法時期,有修證解脫開悟者多(周朝始)。
- 2、中期第三第四個五百年為像法時期,雖有修行而無證果,唯有多聞、布施者多(隋朝始)。
- 3、後期第五個五百年為末法時期,末法一萬年之初,無修無證,唯以鬥諍者為多(明朝開始)。

五個五百年時期過後,雖有剃髮,身著袈裟,毀破禁戒,行不如法。

以修行之境界,五個五百年出家眾及在家居士又出現五種現像。

- 1、第1五百年:為解脫堅固時期,得智慧悟道解脫者多(周朝始)。
- 2、第2五百年: 為禪定堅固時期,得禪定者多(漢朝始)。
- 3、第3五百年:為多聞堅固時期,熱心聽聞佛法者多(隋朝始)。
- 4、第4五百年:為造寺堅固時期,出家眾熱心建立寺院者多,真修行者少。 (宋朝始)。
- 5、第5五百年:為鬥諍堅固時期:出家眾互相攻伐,以自說為優,他說為 劣,鬥諍風氣盛行(明朝始)。

## 《法苑珠林》卷內五濁部所載:佛入涅槃後,當有五亂。

- 1、當來比丘從白衣學法,世之一亂。。
- 2、白衣上座,比丘處下,世之二亂。
- 3、比丘說法,不行承受,白衣說法,以為無上,世之三亂。
- 4、魔家比丘自生,於世以為真道諦,佛法正典自為不明,詐偽為信。
- 5、當來比丘,蓄養妻子奴僕泡生,但共諍訟,不承佛教法統,世之五亂。

#### 佛開示未來世間的種種罪行敗象

#### 《佛說當來變經》載曰:

聞如是。一時佛在舍衛國祇樹給孤獨園。與大比丘眾俱。比丘五百及 諸菩薩。爾時世尊告諸比丘。將來之世當有比丘。因有一法不從法化。令 法毀滅不得長益。

#### 何謂為一。

不護禁戒。不能守心。不修智慧。放逸其意。唯求善名不順道教。不肯 勤慕度世之業。是為一事。令法毀滅。佛告比丘。復有二事令法毀滅。 何謂為二。

- 一者不護禁戒。不攝其心不修智慧。畜妻養子放心恣意。賈作治生。以 共相活。
- 二者伴黨相著。憎奉法者欲令陷墮。故為言義謂之諛諂。內犯惡行。外 佯清白。是為二事。

令法毀滅佛告諸比丘。復有三事。令法毀滅。

#### 何謂為三。

- 一者既不護禁戒不能攝心不修智慧。
- 二者自讀文字不識句逗。以上著下以下著上。頭尾顛倒不能解了義之所歸。自以為是。
- 三者明者呵之不從其教反懷瞋恨。謂相嫉妒。識義者少。多不別理咸云 為是。是為三事。令,法毀滅佛告諸比丘。復有四事。令法毀滅。 何謂為四。
  - 一者將來比丘已捨家業在空閑處不修道業。
  - 二者喜遊人間憒鬧之中行來談言。求好袈裟五色之服。
  - 三者高聽遠視以為綺雅。自以高德無能及者。以雜碎智比日月之明畜 已。

四者不攝三事。不護根門。行婦女間。宣文飾辭。多言合偶。以動人心。使清變濁。身行荒亂。正法廢遲。是為四事。令法毀滅佛告比丘。 復有五事。令法毀滅。

## 何謂為五。

- 一者或有比丘。本以法故出家修道。廢深經教十二因緣三十七品。方等 深妙玄虛之慧。智度無極。善權方便。空無相願至化之節。
- 二者反習雜句淺末小經。世俗行故。王者經典亂道之原。好講此業。易解世事。趣得人心令其歡喜。因致名聞。
- 三者新聞法人。淺解之士意用妙快。深達之士不用為佳。

四者天龍鬼神不以為喜。心懷悒感口發斯言。大法欲滅故使其然。捨妙法化反宣雜句。諸天流淚速逝而去。

五者由是正法稍稍見捨無精修者。是為五事。令法毀滅。

佛告比丘。吾滅度後。有此邪事五之亂。令法毀滅。云何痛哉。若有 比丘欲諦學道。棄捐綺飾不求名聞。質朴守真宣傳正經。佛之雅典深法之 化不用多言。案本說經不捨正句。希言屢中不失佛意。麤衣趣食。得美不 甘得麤不惡。衣食好醜隨施者意不以瞋喜。攝身口意守諸根門不違佛教。 念命甚矩恍惚以過。如夢所見覺不知處。三塗之難不可稱計。勤修佛法猶 救頭然。五戒十善六度無極。四等四恩智慧善權。咸可精行。雖不值佛世 出家為道學不唐捐。平其本心愍念一切十方蒙恩。佛說如是。諸比丘悲喜 前自歸佛。作禮而去。,

#### 《佛說法滅盡經》載曰:

聞如是。一時佛在拘夷那竭國。如來三月當般涅槃。與諸比丘及諸菩薩。 無央數眾來詣佛所稽首于地。世尊寂靜默無所說。光明不現。賢者阿難作 禮白佛言。世尊。前後說法威光獨顯。今大眾會光更不現。何故如此。其 必有故。願聞其意。佛默不應。如是至三。

佛告阿難。吾涅槃後法欲滅時。五逆濁世魔道興盛。魔作沙門壞亂吾 道。著俗衣裳。樂好袈裟五色之服。飲酒噉肉。殺生貪味。無有慈心。 更相憎嫉。

時有菩薩辟支羅漢。精進修德一切敬待。人所宗向教化平等。憐貧念老鞠 育窮厄。恒以經像令人奉事。作諸功德志性恩善。不侵害人捐身濟物。不 自惜己忍辱仁和。

設有是人。眾魔比丘咸共嫉之。誹謗揚惡。擯黜驅遣。不令得住。自共於後。不修道德。寺廟空荒。無復修理。轉就毀壞。但貪財物。積聚不散。不作福德。販賣奴婢。耕田種植。焚燒山林。傷害眾生。無有慈心。奴為比丘。婢為比丘尼。無有道德。婬劮濁亂。男女不別。令道薄淡。

皆由斯輩。或避縣官。依倚吾道。求作沙門。不修戒律。月半月盡雖名誦 戒。厭倦懈怠不欲聽聞。抄略前後。不肯盡說。經不誦習。設有讀者。不 識字句。為強言是。不諮明者。賈高求名。虛顯雅步以為榮。冀望人供養。

眾魔比丘命終之後。精神當墮無間地獄。五逆罪中。餓鬼畜生靡不經 歷恒河沙劫。罪竟乃出生在邊國無三寶處。

法欲滅時。女人精進。恒作功德。男子懈慢。不用法語。眼見沙門如視 糞土。無有信心。法將殄沒。登爾之時。諸天泣淚。水旱不調。五穀不 熟。疫氣流行。死亡者眾。人民勤苦。縣官計剋。不順道理。皆思樂 亂。惡人轉多。如海中沙。善者甚少。若一若二。

劫欲盡故。日月轉短。人命轉促。四十頭白。男子婬劮。精盡夭命。或壽六十。男子壽短。女人壽長。七八九十或至百歲。大水忽起。卒至無期。世人不信。故為有常。眾生雜類。不問豪賤。沒溺浮漂。魚鱉食噉。時有菩薩辟支羅漢。眾魔驅逐。不遇眾會。三乘入山。福德之地。恬怕自守。以為欣快。壽命延長。諸天衛護。月光出世。得相遭值。共興吾道。

人壽五十二歲。首楞嚴經。般舟三昧。先化滅去。十二部經尋後復滅。盡不復現。不見文字。沙門袈裟自然變白。吾法滅時。譬如油燈。臨欲滅時。光明更盛。於是便滅。

吾法滅時亦如燈滅。自此之後難可數說。如是之後數千萬歲。彌勒當下世間作佛。天下泰平。毒氣消除。雨潤和適。五穀滋茂。樹木長大。 人長八丈。皆壽八萬四千歲。眾生得度。不可稱計。賢者阿難作禮白佛。 當何名斯經。云何奉持。佛言。阿難。此經名為法滅盡。宣告一切宜令分別。功德無量不可稱計。四部弟子聞經悲慘惆悵。皆發無上聖真道意。悉為佛作禮而去。

#### 涅槃部《蓮華面經》載曰:

佛告阿難。諦聽至心。我今當說。阿難。未來之時有諸破戒比丘。身著袈裟遊行城邑。往來聚落住親里家。彼非比丘又非白衣。

復有比丘畜養婦妾產育男女。

復有比丘住婬女家。復有比丘婬比丘尼。

復有比丘貯畜金銀。造作生業以自活命。

復有比丘涌致使驛以自活命。

復有比丘專行醫藥以自活命。

復有比丘圍碁六博以自活命。

復有比丘為他卜筮以自活命。

復有比丘為他 彼死尸令起。遣殺怨家以自活命。

復有比丘為他誦 驅遣鬼神。多取財物以自活命。

復有比丘專行殺生以自活命。

復有比丘住僧伽藍。私自費用佛法僧物以自活命。

復有比丘內實犯戒。外示護持。受人信施。

復有比丘雖不破戒。而懷慳惜衣服飲食。及以鄙吝眾僧之物。不與客僧。

復有比丘雖不破戒。吝惜眾僧房舍 座。不與客僧。

復有比丘雖不破戒。為諸檀越供養禮拜多得財利。其心不欲令餘比丘受人 信施。唯欲自受。

復有比丘實非羅漢。而常詐稱得羅漢果。欲令人知我是羅漢。

復有比丘多受檀越四事供養。內無實德。唯增貪心。但為活命。不為修道。

復有比丘興利商賈以自養活。

復有比丘專行偷盜以自養活。

復有比丘畜養象馬驢牛羊。乃至賣買以自養活。

復有比丘販賣奴婢以自養活。

復有比丘屠殺牛羊以自養活。

復有比丘受募入陣。征戰討伐。多殺眾人以求勳賞。

復有比丘穿踰牆壁。盜他財物以自活命。

復有比丘專行劫奪。攻破城邑及與聚落以自活命。

復有比丘毀壞佛塔。取其寶物以自活命。

如是無量地獄因緣。捨命之後皆墮地獄。阿難。譬如師子命絕身死。若空若地若水若陸。所有眾生不敢食彼師子身肉。唯師子身自生諸虫。還自噉食師子之肉。阿難。我之佛法非餘能壞。是我法中諸惡比丘猶如毒刺。破我三阿僧祇劫積行勤苦所集佛法。阿難。譬如有人入於大海。至寶渚中多取寶物置於船上。欲度大海於中沈沒。佛之正法如彼寶船。當來破戒諸惡比丘多樂造作種種惡業。滅我佛法沈沒不現。

阿難。如來涅槃不久之間。正法當亂。正法亂已。復有種種諸惡比丘出現於世。不信如來得證無漏寂滅涅槃。況復信有世間餘人。得阿羅漢入涅槃者。阿難。如來所有正法名味句義所謂修多羅祇夜。鞞迦曷羅。迦陀。 憂陀那。尼陀那。阿波陀那。伊帝鼻利多伽。闍多迦。裴富略。阿浮陀達摩。優波提舍。十二部經為惡比丘之所毀滅。

彼諸人等。樂作文章綺飾言辭。多有如是諸惡比丘。破我佛法。爾時阿難 白佛言。世尊。當來之世。如是破戒諸惡比丘而出生耶。佛言。如是如 是。阿難。未來之世當有如是諸惡比丘出現於世。雖披法服剃除鬚髮。破 我佛法。

爾時阿難作如是念。以佛力故。可令我見未來之世如是事不。爾時如來以神通力。即令阿難悉見未來諸惡比丘。以兒坐膝置婦其傍。復見種種諸非法事。爾時阿難見此事已。心大怖畏。身毛皆豎。即白佛言。世尊。如來速入涅槃。今正是時。何用見此未來之世如是惡事。佛告阿難。汝意云何。如來向說諸惡比丘惡業報果。豈是餘人所能知不。

阿難白佛言。世尊。唯有如來。乃能知此未來之世諸惡業報。佛言。善哉善哉。阿難。實如汝說。唯有如來乃能知之。阿難。汝今頗見佛未涅槃諸惡比丘圍遶如來為說法不。阿難白言。無如是事。佛言。阿難。善哉善哉。如汝所說。如來現在實無如是諸惡比丘圍遶如來佛為說法。

佛言。阿難。未來之世。多有在家白衣得生天上。多有出家之人墮於地獄 餓鬼畜生。復告阿難。善惡之業終不敗亡。

#### 佛於《因緣僧護經》曰:「末法時代,地獄中多出家人」

《因緣僧護經》云:「爾時,世尊告僧護,以是因緣,我今語汝,在地獄中,出家者眾,白衣(在家人)甚少,所以者何?出家之眾,多喜犯戒,不順比丘,互相欺凌,私用僧物,或飲食不能平等。」

## 為何佛説「末法時期地獄中多出家人」,這是末法衰相

此道理引起很多人之疑惑與不安,現引據佛於上列經典中,開示末法衰相以為佐證,則不難明瞭為何末法時期,地獄多出家人,在家人反而少數之個中道理,同時亦作為在家出家弟子於修行道路上一大警惕,以及讓志工員工了解師父為何對弟子們都要如此嚴格,深怕你們觸犯佛門規範戒律而

墮入惡道當中受苦,師父之悲心,有如父母疼愛子女,深怕子女受苦的那份愛心是一樣的,大家要體會感恩,若不能體會師父這份悲心,還要妄加誹謗的話,那你就真沒良心,不過日久總會見人心,等你將來往生受苦或受樂時就能知我心。

故師父綜合佛陀在《佛臨涅槃記法住經》、《當來變經》、《蓮華面經》、《法滅盡經》,預言了將來佛門和計會衰滅的幾種可悲現象如下:

- 一、佛弟子不守佛所制的戒律,不修禪定與智慧,放縱情慾,只求名利, 不依佛陀的教法,不肯勤修普度世人的道業。
- 二、出家人畜養妻子,縱情慾樂,從事商業買賣以謀生。
- 三、勾結群黨,掛羊頭賣狗肉,內犯惡行,外裝清白。
- 四、讀佛經不了解句法和義理,顛倒真假,自以為是。
- 五、嫉妒賢者,不聽賢者的指教,反而心懷嫉妒瞋恨。
- 六、將來的出家人,捨離家室,閒居山林,卻又不修道業。
- 七、出家人喜歡在熱鬧市區來往言談,講究穿好的袈裟。
- 八、慢才傲世,以為自己的品德智慧沒人比得上,不肯上進勤學。
- 九、在婦女間玩弄美麗的詞藻,以動人心,自身不但無真才實學,反而荒 廢佛學。
- 十、廢棄大乘深妙經典,反而鑽營一些無用的雜書來迎合世俗。
- 十一、出家人好穿世俗的衣服,或穿著五色袈裟,飲酒吃肉,喜好飲食的 享受,無有仁愛心,大家互相嫉妒。
- 十二、好善行仁的出家人,反而遭到其他出家眾的誹謗、排斥、甚至驅逐。
- 十三、以寺廟做生意的場所,貪心聚集各種財物而吝於布施給窮困的人。
- 十四、造犯各種惡業,為逃避現實而入佛門。因此好吃懶作,不修戒律, 誦經只是外表形式,有口無心,或不研讀經典。
- 十五、出家人厭聽聞佛法,但貪名利。生活不清淨,男女雜居,淫蕩無有 道德。
- 十六、《首楞嚴經》、《般舟三昧經》最先失傳,接著所有大藏經也都逐 漸失傳。
- 十七、法欲滅時。女人精進。恒作功德。男子懈慢。不用法語。眼見沙門 如視糞土。無有信心。法將殄沒。
- 十八、大家提倡性解放,放縱情欲,淫欲過度,男性四十歲就白髮,多半 夭折,少數人活到六十歲;男子壽短。女人壽長。女性壽命都活到 七八十歲或百歲。
- 十九、當時,惡人如海中的沙那麼多,善人卻若晨星。水旱不調,五穀不 熟,疫氣流行,死屍遍野。
- 二十、彌勒佛誕生後,天下泰平,毒氣消除,風調雨順,五穀滋茂,人人 高壽,眾生得度者不可計數。

如是等等罪業敗行,佛弟子眾等皆應懺悔淨盡,殷切檢討自省,不可再犯,有過勿憚改,靜夜深思,懺悔改過自新,放下心中的屠刀,為個光明磊落的正人君子,仰天無愧,俯地無祚,問心無愧,心胸坦蕩,業力消弭,心性圓明,流露智慧與慈悲,對佛教眾生有所奉獻,當下真佛弟子也。

足見佛教極常重視懺悔法門,佛弟子每天應秉持誠心志意,將過去種種習氣惡行等罪過懺悔淨盡,永不再犯,每日早晚一小懺,每年一總懺,則萬業亦可消除,業障不臨,福慧臨身。

## 空有實相

我們往往對所羡慕的美好事物充滿憧憬, 卻忽視了它們背後所隱藏危機, 殊不知多少人陷入這些事物的漩渦裡而哀傷悲痛。 未求得者不知其苦痛,盡想跳入, 已求得者雖受其苦痛,卻跳不出; 唯有智者不為所惑,怡然自得不為所動。

# 能獲得感應 我們求諸佛菩薩保佑加持,應當在佛菩薩面前先懺悔我們過去罪惡行為,並發誓改過向善,不再造作惡業,並發誓定要每月長期行作一件以上之善事,如每月固定捐助多少款項助印善書、造佛像、濟貧、施藥、慈善醫藥基金、建院基金等或長期擔任志工義工,投入社會公益服務工作,以

求福慧者得先行懺悔再學佛行作善事,消除過去業障,祈求神佛保佑,方

的法門

業障重者,應修懺悔之法,為改命治病最易

求神佛菩薩加持護佑。 發願之後,就得馬上付諸行動,行作諸善事,先做給佛菩薩看,得先 消除前世過去之業障,而不是等神佛庇佑您達成心願,才要去行善布施, 如此絕對無法得到神佛的感應加持,因為這是您應得之果報,豈有不先行 作善事消除業障,即要求神佛助佑您的道理,若大家不先行善學佛,卻求

神佛而都獲得感應保佑,那就撥無善惡因果,則天下都無悲苦眾生。

此生為人身皆是帶罪的眾生,得先帶罪立功,有功則罪方能消,罪消福方至,否則,就如同惡人不改過向善,求神佛也可獲得保佑,若此就算佛祖再世,也無法助您度過難關的,因神通是抵不過業力,各人之業障各人要去承受,任何神仙活佛也無法助你,這點知見是很重要的。

只要依照文內所述之法實踐,誠心修持,定能災消病減,家庭安康, 諸事如意,法喜充滿,師父誠心的祝福大家皆能成為一個好命人。

## 世上有兩事可懺悔但無法彌補

這個世間上有兩件事情,你可後悔但卻無法作彌補的工作就是:

- 一、父母在世時不知行孝,等父母往生後方知報孝,可後悔但無法彌補行 孝道。
- 二、人命在世時不知行善,等人命臨終前方知行善,可後悔但無法彌補行 善道。

想想現代兒女們,為何父母健在時,平時不常探望關懷,俟父母病危時,方知關懷探望,但為時已晚矣!行孝報恩不及時,更待何時?

又觀現代之眾生,為何身體健在時,平時不願行善學佛,等身體病危時,方知行善學佛,但為時已晚矣!行善學佛不及時,更待何時?

## 行孝要及時,行善要及時,學佛更要及時,免生後悔

師父俗家父母在世時,子女皆不在身邊盡孝道,皆忙於工作事業,平 時不聞亦不問,等父母病危時,送進加護病房,子女們方頻頻進入病房探 望關心,欲與父母言談,但父母全身插管,卻無法開口言語,只能以眼神 動作答話。 想想現代兒女們,為何父母健在時,平時不常探望關懷,俟父母病危時,方知關懷探望,但為時已晚矣!行孝報恩不及時,更待何時?悲哉! 哀哉!

又觀現代之眾生,為何身體健在時,平時不願行善學佛,等身體病危時,方知行善學佛,但為時已晚矣!行善學佛不及時,更待何時?悲哉! 哀哉!

#### 兇惡殺人的黑道大哥,亦可後悔而行彌補救贖的工作

台灣有位基督教牧師,名聞美國,此牧師曾為竹聯幫堂主,殺人被關 進監牢又逃獄,被抓回入牢,前後關了十多年,於牢中受其妻感化而信仰 基督,出獄後,懺悔過去,並奮發圖強,讀書進修,終獲得雙博士學位, 為感念耶穌的救贖之恩,發願終身奉獻主耶穌,成為一名基督教牧師,傳 播基督福音,感化無數惡行青少年改邪歸正,觀其一生故事波折離奇,甚 為感人。美國好來烏某大電影公司欲將其一生故事拍成電影,教化世人。 縱為無惡不作的殺人黑道大哥,亦可懺悔而可行作彌補贖罪工作的真人實 事。

#### 師父,我病若好起來,定要跟隨師父出家

正德醫院高雄總院有一長期發心義工之同修丈夫,偶而見面,師父 常勸其發心學佛或至佛堂參加共修,皆推託工作忙碌,某日忽罹患肝癌末 期,病危住院,懇求師父前去探望開示,見其全身插管不能言語,僅能以 顫抖的手寫字,以表達心意,一見師父甚為激動,久久握住我之手掌而 不放,吃力地寫一張紙條呈師父參閱,紙條上寫著:「師父,我病若好起 來,定要跟隨師父出家。」

當我看到這幾個歪斜不整的字,不禁掉下了眼淚,感嘆多數眾生,為何一定要等到死到臨頭時,才知學佛修行呢?為何師父平時的諄諄告誡都聽不進去呢?徒呼奈何啊!

#### 十後悔與十不後悔

有位弟子問師父,如何做到不後悔之事?師父提出十教條,並告知將 第三字「不」改成「要」:

第一、逢師不學。第二、遇賢不交。第三、侍親不孝。第四、對主不忠。 第五、見義不為。第六、見危不救。第七、有財不施。第八、愛國不真。 第九、因果不信。第十、佛道不修。

人無論活的快樂或痛苦,幸或不幸,活著的世界是很短暫,一生只短 短數十光年,但死後世界的時間卻是無窮無盡。而佛祖為了幫助眾生找出 一個如何在生前及死後的世界裏,皆過得快樂幸福、超越解脫的答案,經 多年苦修證悟,最後找到了答案,就是修行佛法「諸惡莫作,眾善奉行」

· 24 ·

將可以解脫無量劫生死輪迴之苦。

以上十個不後悔、和十個後悔,願大家於新的一年能時時警惕奉行,勿縱勿忽,期許自己做一次心靈大改革,未來的人生日子裏,方能走得無憂無慮、無煩無惱、消災福至,新年願以此文與大眾共勉,更祈求諸佛菩薩加持護祐台灣國豐民安、人心向善,家家戶戶出平安、入吉祥。

## 得滅三心

好聽是非來自無知的好奇心, 好講是非來自愚癡的嫉妒心, 好傳是非來自無明的瞋恨心, 三心若能滅,是非即可斷。

25 .

## 第七章 梁皇寶懺及三昧水懺是佛教感應殊勝的懺文

佛教的大懺悔文,最有名的懺悔經文就是梁皇寶懺及三昧水懺,寶懺 內容極為珍貴,整本寶懺及水懺經文,都是要求懺悔者於佛前誠心念出眾 生及個人種種罪過後,求哀懺悔,不再造犯,求諸佛菩薩明鑑,接受眾弟 子懺悔,以消罪業,不受諸苦之痛。

《梁皇寶懺》載曰:「夫至懺悔之時,必須五體投地,如大山崩,乃至不惜身命,為滅罪故,慇懃督勵,相與覺察,今生已來,曾經幾過,作此忿責,不惜身命,捍勞忍苦,作此懺悔,暫時旋繞,便生厭倦,暫時禮拜,已言氣力不堪,或暫端坐,復言應須消息,或言四體不可過勞;宜應將養,不可使困。一伸腳眠,差如小死,何處復憶我應禮佛掃塔塗地,辦所難辦,且經教所明,未見一善,從懶惰懈怠中生,無有一法,從憍慢自恣中得。」

這段經文是說,這六天你們行懺悔之法時,欲消除累世業障,拜佛禮懺時,應不惜身命之疲勞,為求滅除罪業,定要非常誠心悲切,精進不懈,想想這輩子以來,造作了多少罪過,於此反省責難自己,要不惜身命之勞苦,忍受身體苦痛,好好懺悔禮拜,若只因一時間之禮拜苦痛,就萌生厭倦,就說我之體力不行啦,就要靜坐休息,或說我之身體不可過度疲勞,要讓它休養。當人腳一伸睡覺養息,就如死人一樣,無法思想回憶說,我應禮佛打掃佛地、修行佛法、拜佛禮懺之事,經文曾教示,眾生未見行作任何一件善事,皆因從懶墮懈怠中所導致的;無有一善法,是從憍慢任性怠墮中求來的。

《三昧水懺》載曰:「佛言。眾生垢重。何人無罪何者無愆。凡夫 愚行無明闇覆。親近惡友煩惱亂心。立性無知恣心自恃。不信十方諸佛。 不信尊法聖僧。不孝父母六親眷屬。盛年放逸以自憍慢。貪一切財寶。貪 一切歌樂。貪一切女色。心生貪戀意起煩惱。親近非聖媟狎惡友。不知懺 悔。或殺害一切眾生。或飲酒昏迷。無智慧心。今日披誠一一懺悔過去諸 罪。現作眾惡。今日志誠悉皆懺悔。未作之罪不敢更作。眾等今日志心。 歸依十方盡虛空界一切諸佛菩薩賢聖僧。梵王帝釋。天龍八部一切聖眾願 垂證鑒。

禮拜十方佛,過去七佛,五十三佛,三十五佛

禮拜一切十方三世尊法

禮拜一切十方三世神聖僧

禮諸佛已。次復懺悔。夫欲禮懺。必須先敬三寶所以然者。三寶即是一切眾生良友福田。若能歸向者則滅無量罪。長無量福。能令行者離生死苦得解脫樂。是故弟子眾等得一心歸依十方盡虛空界一切諸佛 歸依十方盡虛空界一切尊法 歸依十方盡虛空界一切聖僧。

## 第八章 禮佛懺悔功德無量無邊

禮佛懺悔可滅萬罪,可癒萬病,所謂彌天大罪,一懺便消,令自性光明 《佛說三劫三千佛緣經》(經集部一)

「釋迦牟尼佛於往昔無量劫時,於妙光佛末法之中出家學道,聞五十三佛名,歡喜合掌,又教他人聞持,如此展轉相教,乃至三千人異口同音,稱諸佛名,一心頂禮,如是敬禮諸佛因緣功德力故,即得超越無數億劫生死之罪。」

「爾時釋迦牟尼佛。告大眾言。我曾往昔無數劫時。於妙光佛末法之中。 出家學道。聞是五十三佛名。聞已合掌心生歡喜。復教他人令得聞持。他 人聞已展轉相教。乃至三千人。此三千人異口同音稱諸佛名一心敬禮。如 是敬禮諸佛因緣功德力故。即得超越無數億劫生死之罪。」

「初千人者。華光佛為首下至毘舍浮佛。於莊嚴劫得成為佛。過去千佛是也。其中千人者。拘留孫佛為首下至樓至佛。於賢劫中次第成佛。後千人者。日光佛為首下至須彌相佛。於星宿劫中當得成佛。」「佛告寶積。十方現在諸佛善德如來等。亦曾得聞是五十三佛名故。於十方面各皆成佛。若有眾生欲得除滅四重禁罪。欲得懺悔五逆十惡。欲得除滅無根謗法極重之罪。當勤禮敬五十三佛名號。」

南無普光佛 南無普明佛 南無普淨佛 南無多摩羅跋栴檀香佛 南無栴檀光佛 南無摩尼幢佛 南無歡喜藏摩尼寶積佛 南無一切世間樂見上大精進佛 南無摩尼幢燈光佛 南無慧炬照佛 南無海德光明佛 南無金剛牢強普散金光佛 南無大強精進勇猛佛 南無大悲光佛 南無慈力王佛 南無慈藏佛 南無栴檀窟莊嚴勝佛 南無賢善首佛 南無善意佛 南無廣莊嚴王佛 南無金華光佛 南無寶蓋照空自在力王佛 南無虚空寶華光佛 南無琉璃莊嚴王佛 南無普現色身光佛 南無不動智光佛 南無降伏眾魔王佛 南無才光明佛 南無智慧勝佛 南無彌勒仙光佛 南無善寂月音妙尊智王佛 南無世淨光佛 南無龍種上尊王佛 南無日月光佛 南無日月珠光佛 南無慧幢勝王佛 南無師子吼自在力王佛 南無妙音勝佛 南無常光幢佛 南無觀世燈佛 南無慧威燈王佛 南無法勝王佛 南無須彌光佛 南無須摩那華光佛 南無優曇 羅花殊勝王佛 南無大慧力王佛 南無阿閦毘歡喜光佛 南無無量音聲王佛 南無才光佛 南無金海光佛 南無山海慧自在通王佛 南無大通光佛 南無一切法常滿王佛 由此可知三千佛在因地修行時,曾因為禮拜五十三佛而滅無數億劫罪乃至 成佛的因緣。

## 《佛說決定毘尼經》(寶積部)

「佛告舍利弗。菩薩有二大犯。何等為二。因於瞋恚愚癡犯戒名為大犯。 因欲犯者名為小犯。難得除 。因瞋犯者名為大犯。易可除 。因癡犯者亦 名大犯。亦難除 。以何等故。」

「愛為小犯難得除。愛能增長生死枝條。亦為種子。以是義故小而難。」「因瞋犯者墮於地獄畜生惡道。谏疾能為心作障礙易得除。」

「因癡犯者墮八大地獄諸大苦處難可解脫。」

「若有菩薩犯於初戒。於十眾前以正直心殷重懺悔。故犯戒者於五眾前。以 正直心殷重懺悔。手捉女人眼見惡心。或一人或二人前。以正直心殷重懺悔。」 「又舍利弗。若有菩薩成就五無間罪。犯於女人或犯男子。或故犯犯塔犯 僧。如是等餘犯。菩薩應當三十五佛邊。所犯重罪晝夜獨處至心懺悔。懺悔 法者。歸依佛。歸依法。歸依僧。」(禮拜三十五佛)

南無釋迦牟尼佛 南無金剛不壞佛 南無寶光佛 南無龍尊王佛 南無精進軍佛 南無精進喜佛 南無寶火佛 南無寶月光佛 南無現無愚佛 南無寶月佛 南無無垢佛 南無離垢佛 南無勇施佛 南無清淨佛 南無清淨施佛 南無婆留那佛 南無水天佛 南無堅德佛 南無栴檀功德佛 南無無量掬光佛 南無光德佛 南無無憂德佛 南無那羅延佛 南無功德華佛 南無蓮華光遊戲神通佛 南無財功德佛 南無德念佛南無善名稱功德佛 南無紅炎幢王佛 南無善遊步功德佛 南無 戰勝佛 南無善遊步佛 南無周匝莊嚴功德佛

南無寶華遊步佛 南無寶蓮華善住娑羅樹王佛

「如是等一切世界。諸佛世尊常住在世。願諸世尊慈哀念我。若我此生若我前生。從無始生死已來所作眾罪。若自作若教他作見作隨喜。若塔若僧若四方僧物。若自取若教他取見取隨喜。五無間罪。若自作若教他作見作隨喜。十不善道。若自作若教他作見作隨喜。所作罪障。或有覆藏或不覆藏。應墮地獄餓鬼畜生諸餘惡道。邊地下賤及彌戾車。如是等處所作罪障今皆懺悔。諸佛世尊當證知我當憶念我復於諸世尊前作如是言。若我此生若於餘生。曾行布施或守淨戒。乃至施與畜生一揣之食。或修淨行所有善根。成就眾生所有善根。修行菩提所有善根。及無上智所有善根。一切合集按計籌量。皆悉迴向阿耨多羅三藐三菩提。如過去未來現在諸佛所作迴向。我亦如是迴向」

眾罪皆懺悔 諸福盡隨喜

及請佛功德 願成無上智

去來現在佛 於眾生最勝

無量功德海 歸依合掌禮

「如是舍利弗。菩薩如是觀此三十五佛如在目前。思惟如來所有功德。應作 如是清淨懺悔。菩薩若能淨此罪已。」

#### 《地藏經》第六品曰:

「佛告普廣菩薩,若未來世,有諸下賤等人,或奴或婢,乃至諸不自由之人,覺知宿業要懺悔者,至心瞻禮地藏菩薩形像,乃至一七日中,念菩薩名,可滿萬遍,如是等人盡此報後千萬生中常生尊貴,更不經三惡道苦」。

## 第九章 如法禮佛懺悔儀軌

眾等誠心,若欲禮佛增福慧消業障,得依佛於《離垢慧菩薩所問禮佛法經》所開示的法義,拜佛禮懺,方為如法,自能得如實拜佛功德矣。

#### 《佛說觀藥王藥上二菩薩經》(密部)

佛告大眾言。若有眾生欲得除滅四重禁罪。欲得懺悔五逆十惡。欲得除滅無根謗法極重之罪。當勤誦上藥王藥上二菩薩咒。亦當敬禮上十方佛。 復當敬禮過去七佛。復當敬禮五十三佛。亦當敬禮賢劫千佛。復當敬禮 三十五佛,然後遍禮十方無量一切諸佛。晝夜六時心想明利。猶如流水行 懺悔法。

#### 一、當先持誦藥王菩薩咒及藥上菩薩咒

#### 藥王菩薩咒

阿目佉·摩訶目佉·座隸·摩訶座隸·挓翅·摩訶挓翅·嘗求利·摩訶嘗求利·鳥摩致·摩訶鳥摩致·挓翅挓翅·摩訶挓翅·兜帝兜帝·摩訶兜帝·阿榆阿榆·摩訶阿榆·樓遮迦·摩訶樓遮迦·陀賒寐·摩訶陀賒寐·多兜多兜·摩訶多兜·迦留尼迦·陀奢羅莎呵·阿竹丘阿竹丘·摩瞪祇·波登雌·遮梯遮樓迦梯·佛馱遮犁·迦留尼迦·莎呵·

#### 藥上菩薩咒

難那牟・浮致浮・留浮丘留浮丘・迦留尼迦・羅牟羅牟・迦留尼迦・轉梯 轉梯・迦留尼迦・阿毘他梯・阿便他阿便他・迦留尼迦・珊遮羅・莎呵・

#### 二、當敬禮十方佛

## 《離垢慧菩薩所問禮佛法經》(經集部一)

佛言若善男子及善女人。欲於佛所起禮敬者。先應發願作如是言。

我今至心頂禮十方諸佛。普入一切諸勝法中。我今五輪於佛作禮。為斷五 道離於五蓋。願諸眾生常得安住。無壞五通。具足五眼。

願我右膝著地之時。令諸眾生得正覺道。

願我左膝著地之時。令諸眾生於外道法不起邪見。悉得安立正覺道中。

願我右手著地之時。猶如世尊坐金剛座。右手指地震動現瑞。證大菩提。 今我共諸眾生同證覺道。

願我左手著地之時。令諸外道難調伏者。以四攝法而攝取之。令入正法。

願我首頂著地之時。令諸眾生離憍慢心。悉得成就無見頂相。

次禮十方現在諸佛。應作是言。

南無東方阿閦如來。廣及彼方無量世界一切如來。諸大法藏。諸菩薩聲聞 緣覺一切賢聖。

南無南方寶相如來。廣及彼方無量世界一切如來。諸大法藏。諸菩薩聲聞緣覺一切賢聖。

南無西方無量壽如來。廣及彼方無量世界一切如來。諸大法藏。諸菩薩聲

#### 聞 緣譽一切腎聖。

- 南無北方妙鼓聲如來。廣及彼方無量世界一切如來。諸大法藏。諸菩薩聲間緣覺一切賢聖。
- 南無東南方因陀羅咭都幢王如來。廣及彼方無量世界一切如來。諸大法藏。 諸菩薩聲聞緣覺一切賢聖。
- 南無西南方寶遊步如來。廣及彼方無量世界一切如來。諸大法藏。諸菩薩聲聞緣覺一切賢聖。
- 南無西北方娑羅因陀羅王如來。廣及彼方無量世界一切如來。諸大法藏。諸菩薩聲聞後譽一切賢聖。
- 南無東北方無量幢王如來。廣及彼方無量世界一切如來。諸大法藏。諸菩薩臀間緣覺一切腎聖。
- 南無上方智光如來。廣及彼方無量世界一切如來。諸大法藏。諸菩薩聲聞 緣覺一切賢聖。
- 南無下方毘盧遮那如來。廣及彼方無量世界一切如來。諸大法藏。諸菩薩 聲聞緣覺一切賢聖。

#### 三、當敬禮過去七佛名號

南無毘婆尸佛 南無尸棄佛 南無毘舍浮佛 南無拘留孫佛 南無拘那含牟尼佛 南無迦葉佛 南無釋迦牟尼佛

#### 四、當勘禮五十三佛名號

南無普光佛 南無普明佛 南無普淨佛 南無多摩羅跋栴檀香佛 南無栴檀光佛 南無摩尼幢佛 南無歡喜藏摩尼寶積佛 南無一切世間樂見上大精進佛 南無摩尼幢燈光佛 南無慧炬照佛 南無海德光明佛 南無金剛牢強普散金光佛 南無大強精進勇猛佛 南無大悲光佛 南無慈力王佛 南無慈藏佛 南無梅檀窟莊嚴勝佛 南無賢善首佛 南無善意佛 南無廣莊嚴王佛 南無金剛華佛 南無寶蓋照空自在力王佛 南無虚空寶華光佛 南無琉璃莊嚴王佛 南無普現色身光佛 南無不動智光佛 南無降伏眾魔王佛 南無才光明佛 南無智慧勝佛 南無彌勒仙光佛 南無善寂月音妙尊智王佛 南無世淨光佛 南無龍種上尊王佛 南無日月光佛 南無日月珠光佛 南無慧幢勝王佛 南無師子吼自在力王佛 南無妙音勝佛 南無常光幢佛 南無觀世燈佛 南無慧威燈王佛 南無法勝王佛 南無須爾光佛 南無須摩那華光佛 南無優曇缽羅花殊勝王佛 南無大慧力王佛 南無阿閦 毘歡喜光佛 南無無量音聲王佛 南無才光佛 南無金海光佛 南無山海慧自在涌王佛 南無大涌光佛 南無一切法常滿王佛

#### 五、當敬禮賢劫千佛

可參閱《三千佛緣經》所載賢劫千佛名號

#### 六、當勘禮三十五佛名號

南無金剛不壞佛 南無寶光佛 南無龍尊王佛 南無精進軍佛 南無精進喜佛 南無寶火佛 南無寶月光佛 南無現無愚佛 南無寶月佛 南無無垢佛 南無離垢佛 南無勇施佛 南無清淨佛 南無清淨施佛 南無婆留那佛 南無水天佛 南無堅德佛 南無栴檀功德佛 南無無量掬光佛 南無光德佛 南無無憂德佛 南無那羅延佛 南無功德華佛 南無蓮華光遊戲神通佛 南無財功德佛 南無德念佛 南無善名稱功德佛 南無紅炎帝幢王佛 南無善遊步功德佛 南無門戰勝佛 南無善遊步佛 南無周匝莊嚴功德佛 南無寶華遊步佛 南無寶蓮華善住娑羅樹王佛 南無法界藏身阿彌陀佛

#### 七、當敬禮諸佛尊法菩薩賢聖僧

南無藥師琉璃光佛 南無阿彌陀佛 南無一切十方三世諸佛 南無當來下生彌勒尊佛 南無一切十方三世尊法 南無大智文殊師利菩薩 南無大行普賢菩薩 南無日光遍照菩薩 南無月光遍照菩薩 南無藥王菩薩 南無藥上菩薩 南無大悲觀世音菩薩 南無大勢至菩薩 南無大 願地藏菩薩 南無清淨大海眾菩薩 南無一切十方三世賢聖僧

#### 八、當念誦懺悔文

唯願十方諸佛世尊。證知憶念哀受我懺。身業三種。行殺盜婬。口業有四。 妄言惡口兩舌綺語。意三業行謂貪瞋癡。自作教他見作隨喜。如是十惡今悉 懺悔。又重思惟。無始已來輪轉六道。於諸眾生種種欺負。大斗重秤取物自 資。輕秤小斗便與他物。假飾衣金潛行毒藥。皆為損害。今悉懺悔。或謗三 乘。妄說法律。輕慢三寶。欺罔二親。於諸尊長和上闍梨耆老之前。不生祇 敬。如是等過去諸罪今悉懺悔。現在惡業誠心發露。所未作者更不敢作。今 於諸佛諸菩薩等最大眾首。無比無上無等等前。發露懺悔不敢覆藏。一懺已 後更不重造。(如是懺悔。第二第三亦如上說。)

#### 九、當念誦懺悔偈

往昔所造諸惡業 皆由無始貪瞋癡 從身語意之所生 一切我今皆懺悔

#### 十、一切功德當大迴向

我今普禮一切十方三世諸佛。願三塗休息。國豐民安。邪見眾生。迴向正 道。發菩提心。持此功德。願共六道一切眾生。皆生無量壽佛國。身諸相 好。智慧辯才如阿彌陀佛。所獲果報巍巍堂堂。壽命無量。

#### 十一、一切功德小迴向

迴向個人累世冤親債主父母兄弟姊妹。歷代祖先。現世往生親人。三惡道眾 生。皆得往生西方世界。

迴向個人親人累世業障消除。智慧增長。諸事吉祥。長發菩提心。歸信三 寶。修行佛法。得生淨土。

#### 十二、當皈依三寶

自皈依佛 當願眾生 體解大道 發無上心 自皈依法 當願眾生 深入經藏 智慧如海 自皈依僧 當願眾生 統理大眾 一切無礙

#### 十三、當念誦迴向偈

願以此功德 莊嚴佛淨土 上報四重恩 下濟三途苦 若有見聞者 悉發菩提心 盡此一報身 同生極樂國

## 認清真相

凡事不能認清真相, 卻被財色名利所執着迷惑, 每天强烈地追求, 因此,種下眾多惡因, 如不能釋放, 只有讓苦惱來折磨自己。

## 第十章 拜佛之功德殊勝行

所謂禮佛一拜,滅罪河沙。佛說拜五十三佛或禮敬諸佛,可消五逆十 惡重罪及累世罪業。大家想想只要拜一尊佛,就可以除累世重罪及五逆十 惡罪,世間最重的罪,就是五逆十惡罪:殺父、弑母、殺阿羅漢、出佛身 血、破和合僧,這麼重的罪,都可消除。所以,拜佛不僅能強身治病,還 能增加智慧、消除業障,這麼多的好處,請問大家要不要拜佛懺悔嗎?

拜佛最大功德益處,就是可增長智慧,自己若擁有了智慧,出世間、 入世間的事情,都可以圓滿如願。若對治世間任何事都不圓滿,都有缺憾,都無法如意,這就不是用智慧在處世。這就是為什麼求智慧首要「禮敬諸佛」。

拜佛有許多規矩,拜佛之後要念一遍迴向文,還要三皈依,再迴向個人,這些程序,師父費時費力地把它從諸多經典裏整理出來,為大眾開示如此殊勝拜佛懺悔法門,這些都是佛慈悲於經典中的開示。一般寺廟拜佛可能程序有所不同,不過師父是全部依經典所示,教導大家,是大眾的福報,加上師父上人曾教示大眾十句佛號拜佛,一定讓大家拜得功德圓滿、業障消除、智慧增長、健康長壽、世間一切事情皆如意吉祥。

## 拜佛時,體內會產生血的陰離子,活絡腦細胞,增強記憶力,防止老人痴 呆症,功效驚人。

這種拜佛的功德,意涵就是拜佛時,一拜一起、一吸一呼間,透過呼氣將體內的氣排出,讓我們全身肌肉神經全部放鬆,身心靈達到統一的境界。也因為拜佛動作依照血液動力作用,使得體內的血液很快的回到心臟,讓體內每一個細胞都能得到豐富的氧氣,讓每一個細胞皆沐浴在法喜當中。

這種原理,就像我們洗澡時,用淋浴淋下全身,猶如湍急的水瀑直瀉而下,那種重力加速度之下,此時的水除豐富的含氧量之外,還有水的陰離子存在,這種陰離子對身體是非常有益的,可以增加免疫力immunity及抗體antibody,自然可以排除體內毒素。因為在拜佛的過程中,人體從原本站立的姿勢,到俯首拜下,血液快速流向腦部,在重力加速度的作用之下,體內會產生血的陰離子。

這種血的陰離子,比水的陰離子效用更大,可以促進腦部功能,開發人的覺性,讓我們的腦部細胞活絡,腦下垂體也活絡,刺激中樞神經及交感神經、副交感神經,使整個神經都活了過來,神經活起來,體內機能自然好轉,所以可以強化一個人的記憶,還可以治療頭痛、頭暈、老人癡呆症、失憶症,增強記憶力。

人隨著年齡的增長,身體器官也逐漸退化,記憶力愈來愈差,思考能力、判斷力也愈來愈衰弱。但是,拜佛的人,結果就會不一樣,不但判斷

力增強、記憶力愈好,大家可以看一些出家已久,得道開悟的老和尚,他們真的愈老愈有智慧,愈精明,眼清目明,手腳靈活;而一般世俗人卻愈老愈愚鈍,愈老愈衰弱,老眼昏花,彎腰駝背,百病纏身。

大家可看看師父,六十歲了,還要用英文翻譯經典,要學會電腦排版(indesign)、美工(coreldraw)、影像(photoshop)三種軟體來自己編輯雜誌書本,要自己快速電腦打字,要著作很多書本,創作很多學問、要編寫志工訓練課程、要編寫歌詞、要室內設計、工程製圖、要現場監督裝璜土木水電工程、要電視錄影講經說法、要教導出家弟子佛學、要訓練領導執行長經理人、要經常巡視各院環保水電消防系統、一天要批示各院煩雜公事、要管理財務、要籌建全國規模最大的癌症中西醫院等等煩雜之工作,如果沒有超強的記憶力、清晰的頭腦,怎麼應付。有時師父都懷疑自己到底是不是人啊!否則為何有這種超強能力,其實以上之工作,都可以請很多人來做,但是由師父一個人就可以來完成,一個月就可省下龐大薪水開支,還可以做得比人更好,也是修自己的福報。

師父六十歲還可以到攻讀碩士,面對一般人認為艱深難讀的英文, 再長的單字,師父卻只要讀個二、三次,就可以記下來,就拿免疫力這個 單字來說immunucompetence這麼長,我依然可以很快就記起來,這樣的記 憶力,是以前不可能辦到的,在在證明拜佛的功德無量無邊,不可思議! (可參看《我心目中的師父上人》一書)

#### 拜佛可強健骨骼,防治關節炎、骨刺、心臟病及高血壓

拜佛除了可以促進腦部功能,增長智慧,開發覺性之外,還可以治療全身的酸痛,如骨刺、神經痛、五十肩、神經病痛;拜佛具有醫療脊椎神經痛,強化內臟功能,增加細胞帶氧量。現代人精神緊張,壓力又大,全身肌肉神經緊繃,又缺乏運動,長期坐臥,造成脊椎僵硬,難以彎曲,拜佛時,頭很自然頂著地,可將脖子脊椎一節節拉開,手腳膝蓋重複地一彎一直,使各關節得到鬆弛,活絡背部整條頸椎神經及關節部位,自可防治骨刺、關節炎、神經痛。另外又可調節心律血壓,預防心臟病及高血壓。

通常大家會搞不清楚神經病與精神病有什麼差別,神經病的英文是neuropathy;精神病的英文是psychosis,兩種是不一樣的。精神病就是我們常說的發瘋,精神失常、精神失調、精神分裂等;而神經病是指體內神經攸關的病痛,如牙痛、頭痛、坐骨神經痛等神經,是肉體方面的疼痛。 拜佛不但可以治療精神病,讓人精神統一、頭腦清明、記憶力提升,不會老人癡呆,且還可以治療全身酸痛、骨刺、五十肩。

去年衛生署統計國人罹患癌症的比例,平均每三人之中有一人。這種 比例實在太高了,也可以說癌症是目前死亡的第一殺手。第二名是中風, 五人之中有一人;第三名是心臟病,六人之中有一人。台灣罹患腎臟病及 肝癌是全世界最多的國家,這樣的事實是值得大家注意身體健康,多拜佛 則可免除癌症中風心臟病。

#### 拜佛可增加免疫力,防治癌症,治病強身,健康長壽

拜佛不但可以預防高血壓、中風,還可防治癌症。此外,十句佛號 拜佛法若能如法禮拜,不到幾下,就會讓人汗流浹背,排除體內毒素,體 內毒素一旦降低,自然就可以治癒癌症,拜佛之後的感覺,可令人法喜充 滿。令全身舒暢無比,達到拜佛念佛兼治病強身之功效,可謂最佳的運動 與氣功,非常殊勝,因精神與肉體同時得到最大的紓放解脫與強化。

當人心情處於忙碌或苦惱暴躁時,會影響肺部正常呼吸,變成呼吸短促或半停頓狀態,致使體內無法吐出髒空氣,久之,體內就累積過量污濁空氣,導致細胞缺氧而產生癌病變。拜佛可令呼吸順暢,排出體內廢氣,吸收大量氧氣,活絡細胞,抑制癌細胞,可強身治病,健康又長壽。

而據醫學研究,人在喜悅的時候,腦中會分泌一種安多芬ENDORPHINS的化學物質,這種化學物質可以增加體內T細胞(淋巴球),製造免疫力物質,它自然會消除癌的病毒,而達到防癌抗病的效果,故拜佛、念佛是最佳的強身治病良藥。

#### 拜佛的法喜

拜佛的法喜不是賺到錢或金榜題名或洞房花燭夜的那種喜悅,這種 法喜可以滲透到心靈深處,是一種無法形容的喜。世間的喜無法真正深入 內心,且總伴隨一份憂愁,怎麼說呢?比方一個人經過風風光光的結婚儀 式,表面上是歡喜,但是,打從洞房花燭夜那一刻起,就應該知道,從今 以後不再是自由自在一個人,馬上得面對的是一份責任的開始,也才知道 自此以後,不再是青春年少,奔放自在的豪情都消失了,當下就得承擔這 份伴隨而來的責任,歡喜何來?這樣的歡喜總隱隱約約含帶著隱憂了。

而人一旦擁有豐富的錢財,開始要煩惱如何運用這些錢,放在銀行擔心利息過低;投資怕被人倒債;買股票怕股價下滑等等煩惱,每天陷於不安中。世間的歡喜就是這樣,只是短暫一時的,其中都含帶一份憂愁的成分在裡頭,所以世間的歡喜都無法圓滿。只有法喜才能充滿,因為法喜是無雜質的,是完完全全沒有任何的憂愁,就只有歡喜,這種從「法」當中得到歡喜,就叫法喜,無礙無染;假使歡喜不圓滿,就不叫法喜。

#### 醫藥科學家研究發現,富有慈悲心,喜愛布施行善的人,有益健康長壽。

醫藥科學家研究顯示,當一個人布施行善,施捨窮人或慈善機構,及助人解決痛苦時,心中當下自會產生喜悅感與滿足感,而據醫學研究,人在喜悅的時候,腦下垂體會活絡起來,刺激中樞神經及交感神經、副交感神經,使整個神經都充滿活力,神經活起來,體內機能自然好轉,而腦中也會分泌一種安多芬Endorphins的化學物質,這種化學物質可以增加體內T細胞(淋巴球),製造免疫力物質,自然會消除體內的病毒,而達到防癌抗病健身長壽的效果,故布施行善、幫助人離苦得樂,是最佳的強身治

#### 病、健康長壽的良藥。

又因布施可提振心情,強化自尊心與滿足安慰的喜悅感。布施時,能 讓施者與受施者彼此心存感動與感恩,此即所謂「互惠利他主義」。根據 研究,互惠利他主義證實有助於生存,從而演化出人們慷慨和樂於助人的 根本傾向。

#### 佛為首迦長者說業報差別經(阿含部上)

#### 若有眾生。禮拜諸佛。得十種功德。

一者得妙色好聲。 二者有所發言人皆信服。

三者處眾無畏。 四者天人愛護。

五者具足威勢。 六者威勢眾生。皆來親附。

七者常得親近諸佛菩薩。八者具大福報。 九者命終生天。 十者諫證涅槃。

#### 若有眾生。一心念佛。得十種功德。

一者消除睡眠。二者天魔驚怖。

三者聲遍十方。四者外聲不入。

五者三途息苦。六者勇猛精進。

七者諸佛歡喜。八者念心不散。

九者三昧現前。十者往生西方。

## 信願行

凡事都得建立信心,

信心為一切功德力量;

凡事都得啓發願力,

願力為一切福報力量;

凡願都得身心力行,

身行能成就功德福報。



## 第十一章 懺悔可消除重病,無藥而治

#### 病人如法懺悔病可得癒

#### 《摩訶僧祇律》卷二十八載,若病人有五種情形,疾病難治:

- 一不能服隨病藥、隨病食:不遵從醫師指示服藥、飲食。
- 二不從看病人語:不聽醫師囑咐,任性而為。
- 三病增指不知:不瞭解己身狀況,是病加劇或減損,無法提供醫者診病參考。
- 四苦痛不能忍苦:不能承受病苦打擊,唉聲嘆氣,自暴自棄,或自戕生命 以求了斷。
- 五懈怠無慧:病人不知懺悔業障、不識因果、不知精進修行、斷惡修善、 無慚無愧、愚癡無智、多造殺業,徒使病情加劇。此類病人難看,病不 得癒。

#### 若病人能依下列五法易看,病必得痊癒。

- 一能服隨病藥、隨病食:能遵照醫師指示服藥、飲食。
- 二隨看病人語:聽從醫師的話,全力配合,不固執己見。
- 三人問知病增損:醫師詢問,知道自己病況,是病情好轉或加重,以便醫 師用藥處置。

四能忍苦痛:病人能承受病苦打擊,不唉聲嘆氣、自暴自棄,而能隨遇而安。

五精進有慧:病人深信因果、生懺悔心、勇猛精進、廣造眾善、增長福慧。

#### 另病人有九種情形,命雖未盡而必橫死:

- (一)知非饒益食貪食:明知此食對身體有害,卻受不了食物的誘惑,吃不該吃的食物。例如糖尿病患者,不宜食過鹹、過甜食物,宜忌口,以免血糖升高難控制。
- (二)不知籌量:不知控制食量,暴飲暴食。
- (三)內食未消而食:食物尚未消化又進食。
- (四)食未消而擿吐:食物不消化,強行吐出。
- (五)已消應出而強持:已經消化之食物,應適時排泄,卻強忍大小便, 不令排出。
- (六)食不隨病食:不依病情飲食,隨地亂吃。
- (七) 隨病食而不籌量:雖依指示飲食,卻不控制食量,大吃大喝。
- (八)懈怠:放逸怠惰,起居作息不正常,不常運動,或不作持佛門功 課,不布施行善。
- (九)無慧:愚癡無智,信邪倒見,有病不求醫,不知檢討飲食及反省懺悔本身行為思想,卻只求神問卜、改運、吃符咒水。

## 病人若依九法而行,必不横死:

- (一)知非饒益食便少食:對自己身體有害無益的飲食,勿吃或少吃。
- (二)善知籌量:能節制飲食,不使過量。

- (三)內食消已而食:已經完全消化了再進食。
- (四)不強吐。
- (五)不強持:不憋尿、不強忍大便。
- (六)不食不隨病食:不亂吃對病情無益之食物。
- (七)食隨病食,食能籌量:吃病中該吃的飲食,並能控制食量。
- (八)不懈怠:不放逸怠惰,起居作息正常,經常運動,作持佛門功課, 行善布施。
- (九)有智慧:具正知見,有病求醫;懺改罪業,作持功課、誦經禮佛, 布施行善,則病痊癒。

人之病皆起於貪、瞋、癡三毒,故佛說:「八十億萬因緣經,都治 人三病,一者貪淫,二者瞋恚,三者愚癡,此三事緣於色、聲、香、味、 觸、法外境而起,故佛說經,應六衰而治此三病。經所以多者,譬如人服 藥病不愈,當更服餘藥。因人意多端,瞬息萬變,心念速轉,故如來法 藥,隨意療之,欲使疾解病除。」

醫者用藥亦如法王,隨順眾生病情、心識而療之,應病予藥。病者若能選擇而食、隨時而食、親近醫藥、不懂愁憂、咸起慈心、不殺食眾生、虔誠禮佛懺悔、學佛修行、行善布施,必蒙諸佛菩薩護佑,病業消除,再遇良醫看病給藥,配合服食,病即除癒,解脫煩惱,故病者當如是持,如法成就。

## 貪 瞋 癡

貪是餓鬼的表徵,

人悭貪過度死後則墮餓鬼道;

瞋是地狱的表徵,

人瞋恨過度死後則墮地獄道;

癡是畜生的表徵,

人愚癡過度死後則墮窩女道。

## 第十二章 佛經記載懺悔消罪治病的故事

#### 梁皇寶懺故事緣起

梁皇寶懺法會起源於梁武帝期間,其皇后都夫人因生性嫉妒、猜忌,動心發口有如毒蛇。因嫉妒皇帝寵敬國師誌公禪師,多次設計迫害誌公禪師,曾故意於飯食中參雜肉食,欲令禪師破戒,並常眾侮辱禪師。

皇后郗夫人於三十歲時忽然往生。死後墮入畜生道,化為大蟒蛇。 因其靈性未泯,了知自己過去業因。遂於梁武帝登基次年,現蟒蛇身於皇 宮向梁武帝哭訴,請求救度離苦。梁武帝遂請寶誌禪師,依經文之懺罪要 領,編輯懺悔文十卷,集眾高僧啟建壇場,行大孝道,禮拜四方,為郗夫 人懺悔。

法事完畢,忽見一人,儀表端莊飛向天界,並對梁武帝感謝說道: 「今日承蒙佛法力量,得解脫蟒蛇之身,我將往生天界,特來答謝武帝之 恩情及三寶超度之恩。」語畢,隨即消失。

由此可見,行懺悔之不可思議功德,雖懺悔未能將罪業全然消除,但 藉超拔之力量,得以重罪輕報,獲得解脫。《梁皇寶懺》流傳至今,為佛 教界懺本之最。諸佛菩薩念念眾生的慈悲心,勝過於父母。

#### 三昧水懺故事緣起

昔,唐懿宗朝,有友悟達國師,法號知玄者,未顯達時,曾與一位 雲水僧邂逅認識於京師,但忘記其所住寓所之地。其雲水僧乃罹一種叫患 迦摩羅的疾病,俗稱癩病,眾人皆厭惡之,不敢接近,而知玄法師與之為 鄰,時時顧問關懷,無有厭色。

後雲水僧因事離別,其僧感其知玄法師之風義及照顧之情,臨別時向知玄法師告之曰:「若日後法師有難,可往西蜀(四川)彭州茶隴山相尋,其山有二松樹為標誌。」

後悟達國師居安國寺,道德昭著,皇帝唐懿宗親臨法席,禮拜為國師,御賜沈香為法座,禮遇供養甚厚,悟達國師遂起傲慢。自爾,忽生人面瘡於膝上,眉目口齒俱備,每以飲食餵之,則開口吞噉,與人無異,雖 遍召名醫,皆拱手默默。

因記昔日同住雲水僧之語,竟入四川茶隴山相尋。時值天色已晚, 徬徨四顧,乃見二松於煙雲間,即信當時期約之言,即趨其住所,見其住 所,崇樓廣殿,金碧交輝。其雲水僧立於門前迎接甚歡,因留宿其所,悟 達國師遂以所苦告之。雲水僧告云:「無傷也,山巖下有泉水,明日早旦 可濯洗之即愈。」

黎明,童子引至泉所,方掬水間,其人面瘡遂大呼:「未可洗!悟達國師你見識廣達深遠,考究古今,曾讀《西漢書》袁盎、晁錯傳否?」

悟達國師答曰:「曾讀。」

人面瘡曰:「既曾讀之,寧不知袁盎殺晁錯乎?悟達國師,你即當時之袁盎,吾即晁錯也。吾當時被你所害,被皇帝下令,腰斬於東市處,其冤仇何如報哉!累世吾欲報仇於你,而你十世為高僧,戒律精嚴,德行高深,報不得其便;今汝受皇帝寵遇過奢,名利心起,於德有損,故能害之。今蒙迦諾迦尊者洗我以三昧法水,自此以後,不再與汝為仇矣!」

悟達聞之凜然驚懼,魂不住體,連忙掬水洗之,其痛徹髓,瞬間不省人事,不久而復甦,覺來其瘡不見,乃知雲水僧是聖賢僧混跡人間,非凡人所能測知,再欲瞻敬雲水僧,回顧寺宇,已不可復見。隨後,於其處所蓋建草菴修行,日後經人修建,遂成招提寺。

註:《西漢書》袁盎、晁錯傳,是敘述漢朝第四位皇帝漢景帝(漢高祖劉邦的曾孫子)因聽信宰相晁錯之言,削弱七國諸侯兵權及土地,引起吳楚七國諸侯之亂,危及朝庭帝位,皇帝接納老臣袁盎之諫言,殺掉晁錯,方平息七國之亂。

#### 印度阿闍世王殺父懺悔消業的故事

《阿闍世王問五逆經》云:「阿闍世王。有大逆罪。慚愧悔責。重苦輕受又此懺法。令諸行人。得安隱樂。若能自課。努力披誠。至到稽顙。懺悔皈依。畢為期者。而不通感諸佛。未之有也。惡業果報。影響無差。應當怖懼。苦到懺悔。各各至心。等一痛切五體投地。心念口言。作如是說。」

此段經文意為:阿闍世王曾經犯五逆重罪中的殺父重罪。但他虔誠 懺悔,因而減輕重罪果報。在釋迦牟尼佛時代,印度有一國家名為摩竭陀 國,當時最有名的王舍城,其國王名為頻婆沙羅王,王后是韋提希夫人, 由於國王與王后皆十分相信命相,因此於王后有身孕時,國王即請來命相 師為王后肚子裡的孩子卜吉凶禍福。

命相師告訴國王:王后復中之子時常動來動去,並非吉象,將來長 大必將殺死自己的父親。因此,國王與王后常為此事憂心,無法忘懷。不 久,孩子出世,國王將他取名為阿闍世,中文譯為未生怨,意指尚未出生 就先和父母結怨,但願今世的怨仇不要持續下去。由於國王與王后一直 耿耿於懷命相師所言,認為此兒為妖孽,將來長大必會殺父、殺母。有一 天,國王想起與此兒之宿世因緣,突然瞋火難抑,抱起孩子往地上一丟, 幸好孩子命大存活,只是手指斷了一截,故又稱婆羅留支,手指斷一截之意。

阿闍世就在父母親嫌惡的環境中長大,開始自暴自棄,因而結識了 許多行為偏差的青少年。其中有一提婆達多,為佛陀弟子中,行徑最受爭 議、心地最為惡毒之出家弟子,甚至還曾想害死佛陀。

提婆達多唆使阿闍世王將其父母親關進牢裡,後來還將他們殺害,自

已當起國王,並要阿闍王拜自己為國師,且言:「你統領全印度的國家, 我統領全印度的出家人。」阿闍世聽從提婆達多之語,果真將自己的父親 關進牢裡,後即殺害,自立為王,世人稱為阿闍世王,為印度歷史上的暴 君,在位時一連串的展開殺戒、發動戰爭,並一一吞併其它小國、威震四 方。也因阿闍世王的殘暴,因而奠定統一印度的基礎,如同秦始皇統一中 國一樣。

因阿闍世王殺父母所得之現世報,後來全身長滿爛瘡,痛苦不堪;其 弟耆婆,乃印度名醫,有如中國的華陀再世。耆婆生性善良,皈依佛陀, 弟子中若有人患病,皆求治於耆婆,治癒者無數,醫術、名聲遠播。

面對阿闍世王所患毒瘡,儘管耆婆醫術再高明,卻也束手無策,遂引 領阿闍世王皈依佛陀,阿闍世王見佛陀之莊嚴相貌,立即於佛前求懺悔。 不久,其身上惡瘡,竟然不藥而癒。為報答佛恩,決定倡行佛法、薰陶百 姓。果然,後來成為佛教大護法。因此,當時印度佛法之所以興盛,阿闍 世王可謂功不可沒。

從阿闍世王的故事,可知無論犯多大罪業,若能真心誠懇懺悔,必能 重罪輕受。經集部第二部《阿闍世王問五逆經》、《阿闍世王授決經》, 皆是敘述阿闍世王皈依佛門後所載之種種感人故事。

#### 無著菩薩度化弟弟懺悔消業故事

古印度大乘佛教瑜伽行派的創始人世親菩薩,出生於北印度健馱羅,與哥哥無著菩薩二人都精進修習佛法,精通三藏,但哥哥無著菩薩乃修學大乘佛法,而世親菩薩修學的是小乘佛法。世親菩薩非常聰穎,廣造小乘論著,宣揚小乘教義,但卻抨擊大乘佛法,並常常告訴別人:「大乘佛法非佛所說」。無著菩薩看到弟弟對小乘佛法識解深廣,恐怕長久下去將會因破壞大乘佛法而遭罪愆,故希望弟弟能夠歸向大乘,於是便想了一個辦法:

這一天,無著菩薩派人告訴弟弟說:「你的哥哥無著病得很嚴重,恐怕不久人世,趕快去見他最後一面吧!」世親菩薩聽後,便急急忙忙地趕到無著的住處,於是無著便對他說:「弟弟啊!我這個病是因你而起的,由於你不信大乘佛法,並且加以誹謗,將來必定墮落惡道受苦,我實在為你感到憂愁啊!」

無著菩薩便藉此因緣,安排二人親近世親菩薩,一人誦《阿毗達磨經》攝大乘品;而另一人誦《華嚴經》十地品,目的就是要製造機會,讓世親菩薩聽領大乘佛法的妙義。世親菩薩聽聞大乘妙法後,悲悔不已,在無著菩薩面前發露懺悔:「我昔日誹謗大乘佛法,都是從這舌根而起種種言論。為表示自己由衷地至誠懺悔,現在我要割斷自己的舌頭來贖罪。」

當他手執利刀要斷舌懺罪時,無著菩薩制止了他,且說:「你這樣就不對了!過去你以舌謗法,即便今日你割掉舌頭,已造作的罪業也不能因

· 41 ·

此消滅;如果你有心懺悔改過,應該從今日起,以舌弘揚、讚嘆大乘佛法 的殊勝要義,令大乘教義能夠廣為宣流,以懺悔過去所造的罪業。」世親 菩薩明白懺悔的真實意義之後,至心弘揚大乘佛法,並廣造諸論詮釋大乘 經典。

現代的人喜歡信口雌黃、好談論是非、說三道四、大放厥辭、謬發議論,有時候更是危言聳聽、輕口薄言、冷言冷語,說話如劍,到處製造口業,其所犯的毛病何其多,故不得不謹言慎行。口可以造無量之功德;亦可造作無量的罪業,因此,開口說話就要說有意義、勸人向善的話;令人有正面思考的話;鼓勵大家行善布施、念佛、讚嘆三寶功德,方能創造幸福光明亮麗的人生。

#### 波斯匿王公主醜惡,懺悔由醜變美之故事

《撰集百緣經》卷第八言:佛陀時代,波斯匿國國王有一女兒名叫賴提。這女兒十八種醜態,一點都不像人,只要看見的人都覺得非常恐怖。於是波斯匿王就在國中召募其他族姓長者的兒子,但必須是窮困孤獨者才行。大使來報,在市集邊有一長者子,孤獨只有自己一人,乞討為生。國王便找人帶長者子來見他。國王將此人帶入於後花園,與他約談,並命令他說:「我有一個女兒,形貌醜惡,無法見人。現在我將她許配給你為妻,你願意嗎?」

長者子向大王稟報:「大王!您的命令我不敢不從,縱使她是隻狗, 也不敢不從啊!更何況她是國王之女。」大王找來妻子商討,便將他召做 駙馬。且告訴長者子說:「我這個女兒形貌太醜,怕嚇壞人,所以只要你 一出門,一定要將門鎖起來,進門一定要閉戶,這是我們的約法三章。」

有很多長者子,共為親友,在一起飲酒做樂。每次聚會日,諸長者子都會帶妻子來,唯獨此王女不來。於是大夥人就說:「後天再聚會,你一定要帶她來,若不來的人要罰款。」結果等到再聚會時,貧長者子還是一個人前來,沒將妻子帶來。眾人便共同加重罰款。貧長者子只好接受其罰。眾人再說明天再不帶來就再加重罰款。這樣被罰了二三次後,索性再也不去聚會了。貧孤長者子到家後,告訴他妻子:「我多次因妳受罰。」妻子問他為何受罰?夫言:「多人邀約飲酒聚會,聚會之日要帶妻子參加,我被國王下令,不可讓妳給外人看見,所以幾次受罰。」婦聽到這些話,覺得非常慚愧,因此日夜念佛懺悔。

#### 相由心生,一飲一啄,皆有前定,慚愧懺悔,當下轉醜為美

過些日後再設宴會。丈夫一人獨自赴約,留婦人在家中。婦人更加 懇切懺悔,而發願說:「佛陀在世,眾多利益,為何我今罪惡卻不蒙佛加 持?」佛陀感應到她的心意,就從地上踊出。婦人最先看到佛髮,心中敬 重歡喜,後來自已的頭髮馬上變成好髮。再次見佛的額頭,漸漸再看到眉 目耳鼻身口。只要看到的部份,內心起歡喜心,其身馬上變好,醜惡都不 見了,形貌如同天女一般。

諸長者子秘密言商,這王女之所以不來赴會,必定長相異於常人,或者非常醜惡,所以不敢來。我們今天把他丈夫灌醉,趁他沒有覺知,偷走鑰匙到他家一探究竟。開門一看,見此王女端正無雙,於是便把門關上,回到本來的地方。還好她丈夫未醒,就將鑰匙繫在腰下。等到她丈夫醒來回家,開門見婦人非常莊嚴殊特,很好奇的問她:「妳是那裏來的仙女,為何坐在我家?」婦言:「我是你妻室賴提啊!」丈夫問:「我是否酒醉未醒?」婦人答言:「我聞君數次因我被罰,心生慚愧,懇切念佛,看見如來從地踊出,見了心生歡喜,形貌就變好了。」

貧長者子,極大歡喜,晉見國王說:「王女形貌,自然變好,今求見國王。」國王聽了十分歡喜,隨即叫喚她來。見了內心非常歡喜但覺得非常奇怪,於是來到佛所,而白佛言:「世尊!此女是何因緣,出生於皇宮,可是形貌醜惡,人人見到都害怕。又以何因緣,現在又變好?」

佛告王言:「此乃過去世,有辟支佛,日日乞食。到一長者門前,時長者女,食施辟支佛,見辟支佛身體麤惡,就說這人醜惡,形貌像魚皮,頭髮像馬尾。那時的長者女就是此王女,因施食因緣所以生於宮中;毀謗恥笑辟支佛,故身體醜惡。生慚愧懇切心緣故,所以而得見我,又歡喜心故,所以身體變好。」爾時眾人聞佛所說,恭敬作禮,歡喜奉行。

時下非常流行整型風,若心不轉,空有其表,又有何用?若要真美, 要從內心改起,相由心生。若常懺悔,有慈悲心,人緣不好也會轉好。

## 均提沙彌造口業,因懺悔,得遇佛度化出家

《賢愚經》卷十三所載:佛在舍衛國時,爾時尊者舍利弗,晝夜三時(註一),天眼觀視,誰應度者,輒往度之,時有商客五百位,結伴欲往他國經商,共帶一隻狗隨行於路,眾商賈中途休息之時,此狗便盜肉食之,於時眾人,便共打狗,而折斷其腳,棄置空野,棄拾而去,時舍利弗,天眼見狗,躄腳在地,饑困垂死,舍利弗飛至狗處,以食施與,狗而得食而尚能活命,心其歡喜,即為此狗說微妙法,狗便命亡。

狗兒命終後,則投生至舍衛國的一戶婆羅門家。時舍利弗,獨自行乞 托缽至婆羅門家中,婆羅門問舍利弗言,尊者獨行,無法彌作侍者耶?舍 利弗言,我無沙彌,聞卿近生有一子,當願度為沙彌隨吾出家,婆羅門答 曰,我有弓子,字曰均提,年既孩幼,不任使用,日後較長,當隨尊者出 家,舍利弗即記在心中。

此子至年長七歲,舍利弗復來求度,時婆羅門,令兒出家,舍利弗帶至祗洹精舍,漸為說法,均提沙彌不斷地薫修佛法,精進修行,最後心開

#### 意解, 證得阿羅漢果。

均提沙彌思惟今生能得遇聖者、悟道證果,必是過去的因緣,便以神通力觀見自己過去世為一隻餓狗,蒙舍利弗尊者慈悲救助,今日方能為人並獲聖果。於是均提沙彌發願:「我蒙尊者之恩,得以脫離諸苦,今生應當終身隨侍於尊者。」便終身求作沙彌而不受大戒。

當時,阿難尊者見此因緣,請示佛陀:「不知此人曾造何種惡行,受此狗身?又曾造何等善根,蒙尊者救助而得解脫?」

佛陀告訴阿難:「迦葉佛時,有一群比丘聚集一處修行。當時僧團中有一年少丘音聲清雅且善於梵唄,人皆樂聽;另一位年長比丘音聲濁鈍,不善梵唄,但因功德具足,已得阿羅漢果。這名年少比丘自恃好聲,便嘲笑老比丘的聲音猶如狗吠。老比丘心知年少比丘種下惡果,便慈悲地對年少比丘說:『我已得證阿羅漢果,功德悉備。』

年少比丘一聽,才知道老比丘已是證四果的聖人,嚇得汗毛直豎,馬 上頂禮老比丘,至誠懺悔,

請求老比丘的寬恕。並且發願:「希望我來世也能親近善知識,漏盡煩惱如大德您一般。」

佛陀告訴大眾:「當時的年少比丘就是今日的均提沙彌,由於惡言果報,五百世常受狗身,經常處在擔憂、害怕、煩惱之中;但是,又因為曾發願親近善知識,所以在罪報將畢時,遇到舍利弗為其說法,以此聽聞佛法的功德力而能投生人道,並在這一生中遇到佛陀,更能出家修行得到解脫。也因出家持戒清淨的功德,得以見佛而後悟道證果。」

#### 【示要】:

口是最容易造業,十不善業當中,就占了四業——妄語、綺語、兩 舌、惡口;口但也可以造做功德,口常念佛之名號,如普賢十大願之「稱 讚如來」。或常口出善言度化他人信佛學佛,反省每天,我們脫口而出的 是功德或是惡業?

所謂「誠於中,形於外」,我們若心存善念,言行皆如法如義,所得 果報亦如是。年少比丘因輕慢心而造惡口,故五百世墮為狗身;也因持戒 修行,悟道證果。所以,一切因果唯心所造,當得謹言慎行。

子曰:「一言可喪邦,一言可興邦」,一言造罪無量,一言亦可造福 眾生,尤其聖者僧侶,更不可謗,今世人不明因果,輕言常誹謗三寶,致 破壞佛法,斷眾生慧根,於百千劫中不能得聞佛法,影響巨深,致造業無 量而墮地獄受苦無期,實不可慎!

#### 【註一】古印度時間算法,日夜各分三時。

日三時為上日分:上午6-10時;中日分:中午10-2時;下日分:下午2-6時。 夜三時為上夜分:下午6-10時;中夜分:下午10-2時;下夜分:下午2-6時。

## 戲笑得道比丘吃飯如牛,五百世為牛

《五百弟子自說本起經》所載:佛眾弟子中有一比丘吃飯如牛吃食 狀,聲聲作響,常為眾比丘厭惡,阿難問佛為何因

佛陀告訴阿難:「迦葉佛時,有一群比丘聚集一處修行。當時僧團中有一年老得道比丘,因牙齒掉落,食飯時慢如牛食,不甚雅觀,但因功德具足,已得阿羅漢果。這名年少比丘卻戲笑老比丘吃飯猶如老牛吃草。老比丘知年少比丘種下惡果,便向年少比丘言:『我已得證阿羅漢果,功德悉備,汝應懺悔,免受果報。」

年少比丘一聽,知老比丘是證四果的聖人,驚嚇不已,馬上頂禮老比 丘,至誠懺悔,請求老比丘的寬恕。

佛告阿難:「當時的年少比丘,因戲笑之果報,五百世常受牛身, 世世耕田勞苦並受鞭打之果報;因誠心懺悔所造之罪,罪報畢時,因前 世出家修行尚有德行,以此功德而投生人道,於此生遇佛出家修行,獲得 解脫,又因前世餘報尚存,故吃飯如牛狀。終因出家精進修行,悟道證 果。」

## 修道戒條

富貴莫美,貧窮莫怨,名利莫貪, 殺生莫作,淫念莫起,處事莫偏, 待人莫刻,諸惡莫作,天理莫遵。



## 第十三章 清朝,王鳳儀善人講病治病的故事

清朝末年,中國有一位善於講病的奇人,名為王鳳儀善人,王鳳儀 善人善於講病,無論何種,一經王善人講病後,病人身上疾病就不藥而癒 了,可謂奇蹟,經過講病治癒的患者,不計其數,記載於王鳳儀善人言行 錄之中。

在清宣統三年,王鳳儀四十八歲時,在海城縣騰鰲堡宣講堂,宣講善書時說:「外國醫生用愛克斯光照出病的所在,我不用愛克斯光也不用把脈,只要看人的氣色,就能夠知道病源,西醫用外科手術,我會講心病,不論甚麼病,都不用吃藥,只要我一講道,就能叫病痛自消自滅」

聽眾中有一位張雅軒(名鑑容)者,聽了甚感奇異,不大相信,碰巧他的同村好友王恕忱,罹患轉食病,經八年之久醫藥罔效,隔天,張雅軒就請王鳳儀到周正堡村,給王恕忱講病,想考驗王鳳儀是不是講大話,王鳳儀見病人躺在床上,肚子脹的高高的,即先問病人家中有幾口人,都是些什麼人,然後就拿出一本婦女家訓,唸子著:「三皇治世立人間」張雅軒接口說:「五帝為君緊相連,你真欺侮我們海城縣沒有人才,這種書連我家三歲小孩都會唸!我是請你來講病,不是請你來講書」,王鳳儀善人說:「講書就能治病」張雅軒說:「我看你是不會講病,是來騙飯吃的」說完,轉身就走了。

王鳳儀繼續對病人說:「三皇是天皇、地皇、人皇,是上古的三位皇帝,天皇是玉皇爺管人的性,要是動性、動脾氣,天就降災;地皇是閻王爺,管人的命,人若是壞了良心,違背倫常道,地府就降病;人皇是皇帝王爺,管人的身,人要是犯罪,國法就處罰,三皇管人的性、心、身三界,是為了叫人學好,人要是不虧天理,玉皇都管不著;不壞良心,閻王爺管不著;不犯國法,皇王爺管不著。你的病是由氣得上的,因為你的性情太耿直,寧死不屈,不服人,好抗上,與你爹不和,每逢你們爺倆說話,不出三句,你就生氣,你若想病要好是容易,若肯自己悔過,就能把病吐出來,你若是不信,就不能得救。」王恕忱聽了王鳳儀把他的性情說的分毫不差,很是信服。

王鳳儀連續給王恕忱講了三天的倫常道,王恕忱對王鳳儀說:「在聽講時,肚裏的病在動。」王鳳儀說:「既是這樣,我告訴你一個方法:晚飯後,你把全家的人集合到一間房屋裏,專講你以前不盡孝道,所有的過錯以及怎樣的生氣,怎樣的忤逆父母,對那些事情不如意,對那些事不稱心,說得越詳細越好,翻出良心來,就能把病吐出來。」

吃過晚飯後,王恕忱叫家人把他扶到祠堂裏,聚集全家的人,請他 父親在祖先的龕旁,王恕忱跪下說他以往和父親發生口角的錯,說了半點 多鐘,他父親說:「你還有良心,知道認錯,你想不起的地方我替你說, 你聽著!」他父親便說起他以往的種種不對,他一一嗑頭認罪,天良發現,痛哭流涕,開始嘔吐,最初吐出來的東西似痰沫,接著像稠粥,還有硬塊,最後是綠水,吐出近兩面盆,把多年的淤積吐出來,大肚子立刻消了,除了有些虛弱,病是完全好了。

張雅軒見王恕忱的病好了,暗中問王恕忱,王鳳儀有向你吹氣或唸咒沒有?用藥沒有?王恕忱特將經過情形據實以告,張雅軒說:「這種治療方法,我非學不可!」他才誠心誠意的向王鳳儀問講病的方法。

王鳳儀是清朝末年善於講病的奇人,經過講病治癒的患者,不計其 數,記載於王鳳儀善人言行錄之中,其講病的秘法有三種:

- 一、導心術,是用誘導的方法,導引患者說出內心的真心話,令患者 內心達到釋懷舒暢,自然產生精神力量,刺激腦下垂體,增加免役力,消 除病痛。
- 二、淨心法,以喚醒病人的信心,使身心靈達到淨化,去除雜念妄想,斷除煩惱,以斬斷病根。
- 三、懺心法,勸患者誠心悔過自新,消除三毒念頭,以及心中的執著 與瞋恨,除去他的疑惑,啟發覺性,發掘良知出來,其病即癒。

#### 佛於《佛醫經》言:

#### 「上醫者醫未病,下醫者醫已病」又言「萬病皆由心起,心治則萬病治」

佛所言即是講病的道理,而清末王鳳儀講病的這些原理,非常符合醫學理論,世界名心理學家榮格的分析心理學,是最善用於治療精神病者, 名為心理導引法,這是高明的心理治療學。

榮格他認為治療精神病症並不是心理治療的目標,心理治療的目標應該是發展病人的創造性潛力及完整的人格,而不是治療症狀。他說:「心理治療的主要目的,並不是使病人進入一種不可能的幸福狀態,而是幫助他樹立一種面對苦難的、哲學式的耐心和堅定。」

良醫者治療患者疾病時,皆本此原則,心理藥物並進,皆能收到預期效果,所謂心病還得心藥醫,常言道「真藥是醫假病,真病是無藥醫」,是醫病真高真理。

總之,懺悔就是心靈升華轉化的靈丹妙藥,也是一種無形的神祕力量,可令人身心靈淨化,心地若充滿光明清淨,身體自然健康,病痛消除於無形,真是無上法寶,希望大眾多多懺悔,一日三省吾身,悔過自新,提升心靈層次,使身、心、靈達到健康淨化,心無污染,福慧增長,業障消除,一切吉祥如意,是為所望。

#### 發生在美國,因懺悔而消除重病與憂鬱症的真實故事

美國電影曾經播放一位罹患癌症患者,因懺悔消除癌症真實故事,敘述一位商人,為了報復過去曾經傷害他感情又令他破產的朋友,他懷恨在心,對此朋友痛之入骨,一心想報仇雪恨。

之後,他就處心積慮,發憤圖強,重整旗鼓,東山再起,又重新創造了宏大企業,就開始一步步計劃陷害他的朋友,終令他朋友破產,身敗名裂,走頭無路,流浪街頭。

故事中,所運用的智慧型報仇過程,真是扣人心弦,也令人髮指,由於他本身因長期仇恨,又得罪很多親友,變成冷酷無情的惡魔,加上操勞過度,終於得了癌症及憂鬱症,同時也失去了很多真心的朋友。

他一度也曾經想自殺,他最後到教會告解他的罪惡,神父開示他要放 下心中的仇恨,則心中的病魔才會離他而去,重新換個光明的靈魂。

他想通了,終於放下仇恨,並親自到被他報仇成功的友人面前懺悔 道歉,祈求他的原諒,希望兩人能重新找回過去的友誼。他的朋友接受他 的道歉,同時也向他說,若非他先傷害他,也不會遭受他的報復,成為街 頭流浪漢,兩人都互感歉意與懺悔,並擁抱一起痛哭,當時的場面相當感 人。

由於這位商人,因積壓多年心中的仇恨,於懺悔當中得到了完全的 釋放,心靈完全地被淨化,自然產生一股懺悔力量,多年的癌症竟不藥而 癒,憂鬱症消失無形,成為一個全新的重生人。

這個故事,即說明懺悔之力量不可思議,往往可以消除無明之病痛與仇恨,讓身心靈獲得淨化,病痛苦惱消除,再造人生,真實不虛。

## 彰化的漁婦

彰化分院有一位師姐,因婚姻的不幸與先生離婚後,獨自含辛茹苦地 撫養三個小孩。三十年來,為維持生活,以賣魚為生,殺了很多魚,直到 小孩都長大成人,每個人都成就非凡後,她才停止殺生之工作。

數年前,她五十九歲時,有緣接觸到佛法,即在菩薩面前懺悔,自己 三十年來殺業深重,向菩薩訴說自己當初為了生活,才造殺業,等子女都 有成就後,不再以殺魚為生,並發願從此當努力為三寶佛堂奉獻,以彌補 過去所造之罪惡。

因為她平時在道場很努力發心做義工,感動了道場師父,也因為她的 發心奉獻,造就了她子女的非凡成就。所以說,我們有機會造善業功德, 就要全力以赴,不要整天怨嘆自己沒有福報或命不好,而要常問問自己平 時發心造了多少善業功德,如此人生方得光明幸福。

## 第十四章 參加正德佛堂梁皇寶懺及三昧水懺殊勝的 感應故事

每每看到這麼多苦難眾生,當他們遭遇離奇古怪問題、苦惱,或罹患眾 多怪病重病與癌症,求醫無醫,求救無門時,因我常律法師出家,創立 正德佛堂,設立了這種權巧方便的救世法門,而皆能獲得救治及不可思 議的感應,我就深感安慰,再忙再苦都值得,死而無憾了!

#### 高雄總院信眾志工,拜懺感應錄

高雄總院信眾--王秀琴師姊,兒子準備要參加高考,但時間越接近(大約還有兩個月),感覺壓力很大,睡不著。媽媽也很擔心,怕影響考試、落榜,因為高考要錄取不容易。所以媽媽特來請示靈感的觀世音菩薩怎麼辦?菩薩慈悲指示,參加梁皇寶懺法會做功德,誦藥師經及賜藥籤給他就可以了。果然,去年順利考上高考,母子還特地來感恩菩薩的恩德。

高雄總院信眾--鄭以婕師姊,有位小嬰兒剛出生,因黃疸過重,住進高雄醫學院治療將近四個月期間,當中總共動過三次手術,醫師準備進行第四次手術時,家屬不忍,請求醫生莫再動刀,但醫生表示若不進行手術,請家屬辦轉院,家屬很無奈,經朋友介紹,前來正德佛堂請示菩薩,希望幫助孩子化解危機。

菩薩慈悲指示:孩子乃累世殺業,不能再開刀了,也不用轉院,指示 要超拔四個對象,孤魂亡靈、地基主、地基婆、曾祖父,共須超拔三次, 功課,滅定業真言每天誦四十九遍,持續二個月。

功課做完之後,真的有改善,小孩稍為能進食,適逢彰化舉辦三昧水 懺法會,菩薩指示家屬得前去彰化參加法會,以祈求小孩早日能康復,再 指示功課,《阿彌陀經》七十部、《藥師經》二十部、觀世音菩薩聖號五 萬遍全部迴向,嬰靈及醫院的地基主。

醫師說小孩可能要換肝,肝一半壞掉,家屬緊張,希望不要做到換 肝的程度,真是多災多難。因家屬誠心努力做功課迴向,小孩終於改善得 救,轉出普通病房,隔幾天即出院,家屬激動歡喜,感恩菩薩不可思議的 靈感加持。

高雄總院勸募志工--葉末子,有一年,參加梁皇寶懺超拔法會,一星期結束後的當天晚上回到家,要開門時,不知為何兩隻腳突然間失去力氣,整個人蹲了下去,之後的兩三天全身無力,好難受!自覺不對勁,於是趕快來佛堂請示菩薩。

菩薩指示:超拔的對象有幾個尚未圓滿,經請示結果,是前世阿公要

求要立長期牌位,在佛堂聽經聞法,於是馬上給前世阿公登記立牌上去, 後整個人就精神好轉,有力舒服,在此感恩菩薩幫忙化解。

**高雄總院信眾--王詅師姊**,母親生病住院,昏迷不醒,依菩薩指示參加 梁皇寶懺,超拔祖先後,忽而甦醒痊癒而出院。

高雄總院志工--賴靜琴師姊,小兒子從出生到小學尿失禁多年,一尿就連尿一個禮拜以上,每天都在洗他的棉被。求醫多年無效,很是困擾,依菩薩指示,八歲小兒子自己參加梁皇寶懺法會,連續拜懺拜了六天,並超拔兩姓祖先而不藥癒。從拜懺後,小兒子就不再發生尿床現象,而且原本不佳的功課,好像業障消了,成績也隨之突飛猛進了,這就是參加拜懺的功德,念佛拜佛功德真是殊勝無比。

高雄總院義工--張恆月師姊,大兒子王松林,讀國中時罹患精神憂鬱症,到各地神壇求神問卜無效,看精神科連續吃兩年的一大堆西藥,身體也搞壞了。依菩薩指示,參加梁皇寶懺超拔冤親債主而改善,已恢復正常,兒子任職於保險公司當主管,至今仍非常感念菩薩的恩德。

高雄總院有一位信眾,未接觸正德之前,常常在宮廟出入求神問卦, 巧遇一位信眾告訴他,本館路有一正德道場,觀世音菩薩很靈感。有天來 到正德,經由親善志工介紹正德之後,才了解常律法師的悲心願力,內心 非常感動,也很讚嘆師父上人的理念。

有一天,大兒子剛從研究所畢業,應徵台積電子公司,面試後就無消息,此位信眾就來正德祈求觀世音菩薩幫助兒子完成心願。菩薩指示:因福報不夠,有障礙,必須超拔9個對象,及做功課迴向。剛好遇到盂蘭盆法會,菩薩指示:要參加法會副會主的功德,增加福報,方能有機會錄取。

法會過後,真的台積電再通知面談,經過了第二回面試又沒訊息,兒子開始懊惱。師姐再度來佛堂請示,菩薩指示:台積一定會有機會錄取,但是時間較慢,要耐心等待,再繼續努力作功課,誦《藥師經》100部。

此時,巧遇彰化分院舉辦三昧水懺法會,他又發願參加副懺主布施功德,誠心祈求早日好消息來臨。結果在參加三昧水懺後一星期,即傳來台積通知兒子上班消息。兒子很高興,感恩觀世音菩薩的加持,讓他達成心願。此位信眾看到兒子如此興奮,發願加入正德義工行列,努力護持正德。

高雄總院,有一位志工,弟弟在一家水利公司上班,在不知情形下, 有一天接收50萬現金,意外被檢舉收受賄賂政治獻金,吃上官司。公司老 闆又不敢承認,小弟在無人作證釐清下,受不白之冤,被拘留關在看守 所, 嚴禁親屬任何人探望。

志工不忍心小弟被冤旺,前來佛堂請示觀世音菩薩,求菩薩幫忙小弟 化解冤業。菩薩指示:小弟前世與檢舉人結怨很深,對方瞋恨心很重,如 要化解必須超拔7個亡靈(各超拔2次),持誦《地藏經》130部以及其他經 文,並迴向給檢舉人瞋恨心消除。且要參加三昧水懺法會,捐助癌症醫院 建院基金,方能化解冤業。

師姊跟家屬每天很努力作功課,不斷的誠心祈福,將近2個月,終於小弟被釋放回家,換老闆被拘留關進牢裡。小弟現在也恢復上班了,這時師姊全家才鬆了口氣。非常感恩菩薩靈感加持。小弟經過這次教訓,以後做事更加謹慎,也相信佛法的力量不可思議,改變了他的人生觀。

師父上人開示:「現在」我們所受的「苦」乃承受「過去」我們所「集」造的惡因,「未來」我們要「滅」生死之苦果,「現在」我們要修「道」之善因。

高雄總院同修會員--肇蘭師姐,任職彰化縣某國中,離家遠,想請調回 高雄照顧家人,因無背景,多年一直未能如願。至佛堂請示菩薩,依照菩 薩指示參加梁皇法會及中元超拔,超度冤親債主、地基主,不久就調任高 雄縣某公所里幹事,現在她和媽媽都很精進的參加每星期的共修。

高雄總院信眾--施師姐,是位退休老師,先生及兒子都是西醫醫生,是令人羨慕的一家,女兒名校畢業,外人覺得她的命很好,但師姐卻有口難言,痛苦不堪。因為當醫生兒子有憂鬱傾向,每晚需服藥才能睡著,影響白天看病工作,只好請假在家休息。師姐至佛堂請示菩薩,依照菩薩指示兒子多做幾次超拔,並做功課迴向,不久兒子恢復正常,回醫院上班看診。

高雄總院信眾--楊士賢師兄,十歲的兒子,有天胸部出現疹子、手腳掌脫皮、持續發燒。前往大醫院,透過血液檢查、心電圖、超音波各項檢查之後,醫生判斷是「川崎氏症」。師兄到佛堂請示菩薩,依菩薩指示得參加梁皇法會,超拔祖先、地基主等,他立即報名參加超拔並做功課後,再回醫院檢查,奇妙的,發現心臟冠狀動脈管徑,已達到標準以下,醫生說:「沒事啊!怎麼症狀那麼快就消失了?」醫生嘆為神奇,師兄認為應是無形眾生已知道要為其作超拔,所以退下了。

高雄總院信眾--劉芳妤,有一天,因事到佛堂請示,菩薩忽指示要她 參加梁皇寶懺法會做懺主,卻未前來報名。那時距梁皇寶懺法會還有兩星 期。有天,同修開車突然無故往前爆衝,撞壞了前方的兩輛車子,修理費 總共花費十萬元,剛好與參加梁皇寶懺懺主十萬元差不多,方才意會到菩 薩要我當懺主的用意。於是就報名參加梁皇法會的懺主,結果在法會結束的一個月後,在一個機緣下賺進一筆金額五十萬元左右的款項,真是感恩菩薩的加持。

她本身是從事大理石相關材料買賣,每天做生意回家,習慣把貨物搬到倉庫裡,有一回剛好下大雨,沒把貨搬進來,就留放在車上。隔天一早,卻發現車子不見了。一時情急不知如何是好,車上貨物價值約二十幾萬,第一個念頭決定報警。

她就立即到正德佛堂請示菩薩,菩薩指示說一個禮拜內就能將車子及貨物找回來,就在鳳山地區。於是懷抱一點希望,期待能找得回來。第三天一早,兒子準備前往屏東考試,行經鳳山經武路時,看到一輛非常眼熟的車子,於是打電話回來確認車牌號碼,確認無誤後,我也趕到現場,發現竟然車內的貨物皆未減少,只是車門及鎖頭被破壞而已,實在讓人不得不相信救苦救難的菩薩的神誦廣大。

高雄總院志工--蔡春貴,有陣子,全天感覺虛弱,全身無力,講話也沒元氣,嚴重時,定要躺下來休息,無法上班,驗血檢查肝功能正常,只是輕微貧血,服用中西藥都無效,即至正德佛堂請示菩薩指示,菩薩指示要做功德迴向無形陰靈干擾,還有要做義工,是因果病,不用吃藥。直到參加正德佛堂梁皇寶懺拜懺後,我的身體才恢復了健康與體力。

還有正德佛堂觀世音菩薩的運籤很靈很準,六年前我找工作,找了一個月都一直找不到,我自己來佛堂抽運籤,觀世音菩薩靈籤寫著「此事必定兩相全,回到家中寬心坐,妻兒鼓舞慶團圓。」叫我回家安心坐著等就有工作,果然不久就找到一份好工作,菩薩真靈。

高雄總院信眾--林淑敏,因常感胸部不舒服,經檢查有乳癌,於是來佛堂請示菩薩化解,經菩薩指示:業障很重,要超拔:1.冤親債主2.現世林淑紅3.前世、現世兄弟姐妹4.前世二姨要超拔11次,並作功課迴向,念藥師琉璃光佛聖號2萬遍。經參加梁皇寶懺法會拜懺、超度後,身體乳癌方面就改善很多,不可思議的,經醫師檢查病情穩定。當事人感恩菩薩慈悲加持,參加梁皇寶懺的功德殊勝,才能病情恢復如此快,因此要更努力勤作功課,讓身體更健康。

高雄總院信眾--蔡佳臻,在做體檢時,檢查出肺部有一個白點,經證實為肺腺癌,家屬全家人很緊張,於是透過熟人介紹來正德,請示菩薩如何化解病情。菩薩指示:超拔7個對象,要超拔三次。功課:誦地藏經70部,迴向冤親債主、現世嬰靈、前世所食動物、現世兄弟姐妹。經過家屬很用心勤做功課,在參加梁皇寶懺法會後,再去醫院檢查,醫生說病患肺部問題有改善且穩定,家屬非常歡喜,覺得很不可思議,感恩佛菩薩加持,及

梁皇寶懺的力量殊勝無比,因此全家人不敢懈怠,更精進虔誠拜懺,勤作功課,讓親人病體更健康。

高雄總院信眾--鄭秀真,來佛堂請示,因平常就有肝臟不好的毛病,不知怎麼突然身體很疲倦,去醫院檢查,是肝腫瘤,因此很擔心,於是來佛堂祈求菩薩化解業障。經指示:需超拔5個對象,要超拔二次,並作功課,誦阿彌陀經40部、藥師經25部,迴向冤親債主、祖先。當事人很快照菩薩指示,參加梁皇寶懺法會,很虔誠來拜懺超度。在法會結束後,即覺得肝腫瘤有好轉,很感恩佛菩薩慈悲加持,感受到梁皇法會的殊勝,化解業障。

高雄總院信眾--潘嫦娥,是很虔誠的佛教徒,本身對生死看的很開,因 臉部有淋巴瘤而且是惡性的,來佛堂請示。菩薩指示:有累世業障,要超 拔5個對象,在平常要不斷勤作功課。經參加梁皇寶懺法會,很虔誠懺悔, 臉上淋巴瘤在化療中,一直都有改善,感動的流眼淚,感受到梁皇法會不 可思議的殊勝功德。

高雄總院信眾--陳淑女,母親得乳癌,開過三次刀,來佛堂請示,祈求菩薩指示方法,化解母親病體業障。菩薩指示:有前世業障及地基婆干擾,要超拔4個對象及做功課,家屬經參加梁皇寶懺拜懺超度後,母親的乳癌一直很穩定,沒有再復發。很感恩菩薩保佑,及虔誠參加梁皇法會拜懺,母親病體才能穩定健康。

高雄總院信眾--黃玉秀,因平常覺得肺部很不舒服,經醫院檢查出肺癌,因此來佛堂請示菩薩。菩薩指示:有累世殺業關係,要超拔3個對象及做功課。誦阿彌陀經25部、藥師咒每天49遍持續做2個月,經參加梁皇寶懺法會後,肺部毛病持續穩定,很感恩菩薩慈悲加持。

高雄總院信眾--游師姊,左胸腫瘤開刀,開刀後作化療,擔心化療過程身體無法承受,來佛堂請示。菩薩慈悲指示:要參加超拔四次,從去年梁皇寶懺開始,辦理超拔,她都很虔誠的參加,所以很順利的完成化療。每三個月,回醫院追都很健康。

高雄總院信眾--周師姊,罹患口腔癌,五、六年前已經開刀,又復發。經菩薩指示,從去年參加彰化三昧水懺至今,及配合菩薩指示做功課,誦《藥師經》、地藏菩薩聖號、滅定業真言,現在病情已控制住了。

高雄總院信眾--林師姊,罹患淋巴腫瘤,她懼怕動手術,想到要開刀, 她全身都會顫抖,所以,來請示菩薩指引迷津。菩薩指示:這是她的業障 因果,要她勤懺悔、做功課,並參加彰化三昧水懺法會,超拔冤親債主, 在正德看病吃藥,目前狀況大大的改善了。

高雄總院信眾--顏師兄,父親舌癌初期,須作開刀,家人都為父親的病煩惱不已,不曉得開刀後果會怎樣?家人陷入憂傷中。顏師兄護持正德很久,知道菩薩非常感應,所以來請示菩薩,父親開刀是否會順利?菩薩指示:為亡靈超拔四次,顏師兄夫妻很虔誠的到宜蘭分院參加超拔,並辦理台北梁皇寶懺的超拔,及三千佛法會做懺主消災,一一按照菩薩指示做功課。結果,父親開刀順利,過年春節時,還親自來禮拜感謝菩薩,慈悲指示。

高雄總院信眾--杜師姐,來佛堂請示菩薩,父親身體被檢查出有大腸癌,醫生建議要開刀,因父親已經80歲的年歲,是否可開刀,有危險嗎?菩薩指示:可以開刀,但要超拔5個對象,要超拔4次及做功課,持滅業障真言每日108遍,持續一個月;藥師咒每日49遍,持續2個月。開刀後一切很順利,但是有攝護腺發炎,排尿失禁,導致長期要套上尿管。師姐一直很相信菩薩的指示;不斷做超拔,剛好遇到高雄總院要舉辦梁皇寶懺法會,於是把握殊勝因緣,幫父親登記梁皇法會超拔,祈求父親排尿能順利。經過一段時間,再去醫院回診,醫生跟家屬說父親已不用套尿管了。醫生又說:父親因年歲大,尿管本應套一輩子,當事人能病情好轉,恢復正常,在醫學上機率很少,真的不可思議。師姐很感恩菩薩靈感,讓父親在年歲大動大手術順利無障礙,又能奇蹟恢復健康。

高雄總院信眾--林藍薇師姐,平常即容易疲倦,經常頭痛、氣喘,身體一碰觸或按摩手部就有瘀血,經長庚醫院檢查結果證實為白血病(血癌),而且她的基因很特殊,如果二個禮拜控制不穩定,即刻會往生。家屬聽到這樣噩耗,沒辦法接受事實,於是來佛堂請求菩薩。經菩薩指示:有過去世業障,必須做超拔及功課化解,地藏經要誦75部、藥師經80部,二個禮拜完成。師姐很快遵照菩薩指示辦理超拔,全家人努力用心勤做功課,祈求有轉機。結果,真的奇蹟出現,病患在醫院化療觀察當中,指數一直降低穩定,醫生也覺得很不可思議。當事人就在家人努力誠心祈福,菩薩慈悲加持,化解業障,逃過了生死劫,非常感恩菩薩,阿彌陀佛。

高雄總院信眾--陳師姊,是幼稚園的園長,平常經營幼稚園就很辛苦,她也常贊助我們的活動。96年梁皇寶懺法會前一週,有一天,突然覺得胸悶,喘不過氣來,頭暈目眩,她趕緊來佛堂請示菩薩。經指示,超拔亡靈兩次,辦完超拔手續後,她整個人立即感覺清爽,恢復正常。

高雄總院信眾--王師姊和先生經營鋼鐵事業,雖然夫妻兩人很努力工作,但不知道甚麼原因常跑三點半。去年,也因為一張票要到期,但錢不知在那裡,她很急、很難過,在電話中哭泣著,請求為她請示觀世音菩薩,她要怎麼辦?菩薩慈悲指示:要超拔、打齋、多懺悔,真的這張票順利過關。一星期後,她第二次來請示,因為公司要參加一件大工程投標,請示菩薩要用多少投標?是否會得標?一一的按照指示去做,果然標到這個大工程,她發願做梁皇寶懺法會的會主、捐埔里七尺萬佛、以家人名義捐助兩項"榮董"建院基金,沒想到,不久竟順利的標到了一個上仟萬的工程,後來,她也快樂的加入合唱團義工。

高雄總院助念志工--陳師姊,浴佛節時帶女兒及外孫女來參加法會,納 問的是她這個外孫女(三歲左右)一隻眼睛眨個不停,起初以為孩子是調皮 故意作態,但後來發現並非如此,因為師姊表示此種情形已發生快一個月 了。於是,立即為她請示菩薩。菩薩指示:要參加梁皇寶懺法會,為亡靈 超拔三次、點燈、施藥,做功課迴向。師姐都照菩薩指示去做,梁皇法會 尚未開始,她眨眼睛的現象已消失了,真不可思議!

#### 新營分院信眾志工 拜懺感應錄

新營分院義工--江師姐,女兒就讀高二下學期時,偶爾就不去學校上學,關在家裡亂畫或躲在書桌下不出來,有時暴動的發起脾氣,甚至會抓傷媽媽。江師姐將女兒的情形,告訴她的國小老師,由老師介紹來正德請示,菩薩指示有地基主、地基婆、無緣的弟弟、累世六親眷屬等干擾,需為它們辦理超拔,並做功課、功德迴向。

適逢宜蘭分院舉辦清明超拔法會、新營分院舉辦三昧水懺法會,家屬誠心參加拜懺。法會圓滿之後,女兒已恢復健康,並放棄該學期高中學業,重新參加基測,終於順利考上理想學校,且讀得很開心。媽媽非常感謝正德的觀世音菩薩及介紹人,剛好老師的女兒也是精神方面有問題,依照菩薩指示精神皆已恢復健康。

新營分院信眾--許師兄,母親因為患有憂鬱症,常與父親而爭吵,父 想不開喝農藥自殺,住院急救、呈現昏迷狀態,當天即來請示。菩薩指示 要超拔無緣的哥哥、地基婆、無祀女孤魂及現世無名嬰靈三次,並做功課 迴向,並求大悲咒水、藥師咒水服用。於是,當日就報名三昧水懺超拔, 並自行發願幫父捐贈助癌症醫院建院基金五萬元迴向。隔日爸爸就清醒, 第三天即出加護病房。雖然有兩個禮拜的持續發燒,皆能安然度過順利出 院。 另外,母親因長期憂鬱症,請示菩薩,也照菩薩指示去作,目前情緒穩定,不用吃藥。本想藉由此因緣,度家人學佛,但兄弟他們不相信,他只能默默做,相信菩薩定能加持他所做的一切幫助父母身體早日恢復健康。

新營分院義工--余師姐,父親往生,其往生三小時後,家人就將亡者入冰櫃,亡者臉色大變,她感覺父親跟隨在旁,常有種冰涼的感覺。請示菩薩後,指示參加三昧水懺超拔亡者。出殯前一天,自冰櫃抬出,亡者竟然全身柔軟且臉色紅潤,家屬囋嘆,經請示,得知已往生西方世界。

新營分院義工--張儷馨師姐,女兒因急性肝炎住院且發燒不退,請示菩薩,超拔地基主、祖先、無祀男孤魂及前世的先生,並做功課迴向,每月助印善書迴向冤親債主,不久溫度就一直下降,不再發燒,參加三昧水懺法會超拔後,至醫院複檢,一切恢復正常。

#### 彰化分院信眾志工 拜懺感應錄

彰化分院信眾--陳玲玉,服務的公司專經營外銷生意,公司營運很好,但是一年中發生很多事情,外銷產品數量不足或是訂貨單與成品規格不符合,這都一定要理賠國外廠商,而這些貨品都由陳師姊負責的生產線所製造的,身為公司生產幹部得承擔責任,但她感覺無有能力來處理,因工作的壓力,在無奈之下,來到佛堂請示觀世音菩薩,菩薩慈悲指示要做功德和功課迴向。

為了不讓公司賠錢損失,她即依照菩薩指示的一切功德、功課去實行,但因她一個人能力不夠,就回公司邀請生產線同事總共二十二位,參 加高雄總院梁皇寶懺大法會,及點燈的功德和功課,迴向工作早日順利。

她和同事們都很認真做功課及點燈的誠心,感召菩薩,法會圓滿後,公司所有她負責的生產線,就恢復以前很平順,一點都不會感受到障礙和 煩惱,本來五點才能完成的工作都提早完成了。她感受到菩薩的靈感,在 人力無法做主時,能指示功課、功德迴向,也讓她的同事法喜充滿。

彰化分院義工--錢敏師姐,94年因腹部出現硬塊到醫院檢查,診斷結果 判斷為卵巢癌末期,且生命只剩下三個月,醫生建議要作六次化療,化療 期間身體非常虛弱,頭髮全部脫落。化療第四次後,至佛堂請示菩薩,依 照菩薩指示超拔過去世配偶及今生、累世所食所殺之眾生(要超拔20次, 因生平太愛吃肉),並持誦往生咒、藥師佛聖號,及參加三昧水懺副懺主 功德迴向嬰靈、累世之祖先、六親眷屬,做完第六次化療後不久,癌細胞指 數很順利的由4000多,恢復到正常值,醫生感到非常不可思議。 現在錢敏師姊已戒葷茹素,精進拜佛,勤做義工,持續追蹤檢查,健康狀況良好,精神飽滿,在短短數月當中,頭髮已全部長滿,而且烏黑柔嫩。為了道業,她會好好活下去,並感恩師父上人,感恩佛菩薩,感恩所有幫助我的師姐!阿彌陀佛!

\*錢敏師姊,比醫師所說的只剩三個月生命時間,現在已多活了三年了,重生後,錢敏師姊,看開世間的無常,發心於正德彰化分院上班擔任會計工作,永遠服務於正德,報答三寶救命之恩。

#### 台北分院信眾志工 拜懺感應錄

台北分院信眾--內湖高中的張同學,因為頭痛眩暈症常常無法上課,病了二年半,包括台大、榮總看了很多醫生都無法改善,其父親、母親來請示觀世音菩薩,菩薩指示須每天親自拜藥師佛一〇八拜,絕不可由家人代拜,今年3月參加梁皇寶懺超拔祖先、冤親債主後,今年梁皇寶懺超拔完後,眩暈症就痊癒了。

台北分院信眾--陳師兄,成大電機研究所畢業,二年前移民美國都找不到好工作,非常沮喪,有一天在美國念博士畢業的學長告訴他,可以到台北正德佛堂請示,因為他學長博士畢業後半年也找不到工作,他的母親幫他來佛堂請示,才找到美國一家股票上市公司很理想的工作,陳師兄利用3月底回台灣處理事情,順道來請示,並超拔地基主、前世先生。

每次正德各分院超拔法會三昧水懺,不管台北、高雄、新營、埔里, 他都親自去參加。5月初,陳師兄告訴我們,他已經要回美國,去一家美國 政府投資的太陽能公司工作,他直說菩薩真是太靈感了,沒想到來請示不 到2個月的時間就找到了理想的工作。

台北分院志工--黃麗珠師姐,孫女游雅斐今年五歲,於今年初發現有口吃現象,本來游小妹國語非常標準,口吃之後,往往第一個字重覆好幾遍,來請示菩薩指示需超拔六親眷屬八次,並做功德、功課迴向,並看台大耳鼻喉科。黃師姐說請示後在一樓繳交功德金後當天口吃現象就減輕很多,並參加台北分院梁皇寶懺及清明超拔法會共兩次,還沒有去看醫生,口吃現象竟不藥而癒。

台北分院信眾--方語婷師姐,有糖尿病多年,每天下午三<sup>~</sup>五點就會精神不好很累很疲倦,眼睛張不開,來請示菩薩做功課並超拔因果業障、冤親債主,她說參加九十六年三月台北分院梁皇寶懺超拔後,多年來疲倦眼睛張不開的毛病竟然痊癒了。

桃園信眾一賴師姐,就讀某國立大學商學研究所,因碩士論文寫不出來,心情很糟,導致晚上睡不著引發輕微憂鬱症,來請示後須當梁皇寶懺副懺主並超拔賴氏歷代祖先、殺生業力、因果業障、地基主、六親眷屬,並做功德迴向,一個月後論文即順利完成,身體未吃藥也康復了。

新店信眾--周銘珠師姐,其父親85歲,因為感冒引起肺部發炎,昏迷不醒,至佛堂請示菩薩,依照菩薩指示參加新營分院三昧水懺法會會主迴向 干擾對象,第三天即順利往生西方極樂世界。

台北分院義工--盧元盛師兄,是北縣光復國小退休校長,年近七十,任職期間得罪一位同事被同事誣告,法官誤判有偽造文書罪,判刑一年四個月,連他女兒當律師多年,訴訟到第二審,也是無法勝訴,本來盧校長要放棄上訴,準備去監獄受刑,女兒深感無助,後經人介紹至台北分院,請示菩薩並參加梁皇寶懺法會副會主及做功課、做義工,經向高等法院提起上訴,最後民事刑事皆判無罪,直呼親近菩薩必獲護佑。

台北分院信眾--周師兄,於財政部上班,父親住在新營,九十幾歲,病得很嚴重,醫生要家人準備後事,想請正德西方蓮社去助念,至佛堂請示菩薩,依照菩薩指示參加台北分院三昧水懺法會消災及超拔周氏歷代祖先和冤親債主,很不可思議的病竟然好了,也可以下床走路了。家屬直呼太神奇了!菩薩太靈感了!

台北分院信眾--林老師,任教國小,母親車禍腦震盪,醫院連開兩次病 危通知,在加護病房昏迷三星期,至佛堂請示菩薩,依照菩薩指示參加了 多次正德大小法會及梁皇超拔法會後,家母終於復原,醫生也說,家母能 復原到這種程度,要感謝上帝。

台北分院信眾--吳謝寶連師姊,弟弟在93年離家多時都一直無消息,吳師姐甚至夢到弟弟已往生,在各種無助之下,至佛堂請示菩薩,依照菩薩指示人還健在,並依菩薩指示參加94年的慈悲三昧水懺超拔法會,並點兩盞油燈,另捐癌症醫院建院基金一萬元,果然如菩薩指示,離家多年的弟弟在法會後,平安歸來。

台北分院志工--徐龍富,左大腿內側生有一小紅印,不腫不痛也不癢,慢慢的擴大像手掌一樣大的紅印,有天走路時,左腿就有點痛,有天去佛堂當義工時,遇到歐貴華師師兄,告訴我醫治的方法,同時叫我不要問原因,那時心裡猜想是不是碰到什麼不好東西。

· 58 ·

晚上義工工作結束時,在1樓遇見演音師父,把碰到的問題向師父說 明,師父聽了之後去向菩薩請示。

請示是否要去看醫生,也沒有,經冗長請示,原來是「無形的眾生」 干擾共有7位,再向菩薩請示,左大腿紅印何時會消除,菩薩指示,參加 台北分院的梁皇寶懺法會,做功課及超拔迴向給「無形的眾生」後就會消 除,約經一個月,果真紅印沒有,腳走起路來也不會痛,感恩演音師父慈 悲幫我向菩薩請示。由我這小故事,驗證師父上人常說,正德的菩薩真的 很靈感,阿彌陀佛!

台北分院義工--蔡明潔,婆婆去年往生,共修會結緣往生被,教我點蓮花燈及為婆婆助念,其餘家屬皆以道教儀式辦理後事,四月到佛光山參加燄口法會,從此有法會必立牌位超拔,百日時請示婆婆,說因我們哭泣走不開,尚未往生西方世界,便又參加海濤法師的放生法會超拔,祈求佛菩薩開導接引,但一直都沒有感應,直到台北分院梁皇寶懺法會,為婆婆立了牌位,卻跑到五樓拜,拜到上氣不接下氣,換到九樓,只剩一個位子,居然在婆婆牌位正前方。

星期日跟婆婆說,想看燄口,送牌位時,我哭著告訴婆婆:今日我度您,它日誰度我?到埔里大佛清明法會,點燈報恩人,寫女兒名字,並請婆婆幫我度子女,晚上回家,女兒說奶奶叫他們陪她一起念大悲咒,婆婆既不識字,更從未聽過,如此感應,使我對正德更有信心,我已通過義工考試,希望能參加西方蓮社幫亡者助念,助人助已,往生西方極樂世界。

最後,師父要聲明的是,不是每個人來請示菩薩指示都能得到感應的,若不依照菩薩指示的佛門功課,誠心持續不斷地去誦經持咒,或不親自參加超度法會,或不布施行作一切功德,則無能消除種種苦難病痛。

只要能確實遵照菩薩所示之種種功課與功德,持續不斷地修持,功德 圓滿時,自得感應,災消病除,所求如願,阿彌陀佛,少造業多念佛。

## 輪迴推手

只要惡念一起, 就會推動輪迴的轉盤。

# 常律法師著作叢書系列一



#### 大藏津要【經集部】叢書 (現已出版:經集部一、二、四)

常律法師為方便世人研讀經 藏,特將《大藏經》 段, 特將《大藏經》 段,眾不經藏, 達智慧如海 ,願深入經藏,達智慧如海。



#### 《因果治病改命法》

發行二十年,發行量超過四百萬 本,內容詳述諸多不明因果病因 影響病痛及命運之因果法則與實 證,為救人濟世之寶書。



#### 《成佛的第一步》【中英文版】



#### 《悲智雙運看人間》1.2集

本書內容告訴大家如何運用悲心與智慧,看待人即萬事萬物的因果互動關係,啟迪智慧與 例性,解決生所遭遇的諸 問題與苦惱。



#### 《癌症、飲食、空氣、水》



#### 《求智慧的三大法門》



#### 《中國生死書》

本書告訴大家如何以殊勝如法 的助意,莊嚴清淨的佛化式後 事處理,辜處理,兩內內容 發貴處理,內內容 告 此,人人必讀。



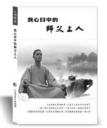
#### 《往生西方珍貴寶典》



#### 《西方天堂人間》

## 心重饗宴,智慧實書,助印流通,功德無量!

# 常律法師著作叢書系列二



#### 《我心目中的師父上人》



#### 《昇華內在美的法音》



#### 《清涼法語》

如詩篇般雋永的法語,洗滌現代 人心靈的塵勞。由常律法師親自 擔任英譯,引領東西方人士一起 探索法語 中 佛法的智慧。(中英 探照本)



#### 《清涼法音》

彙編《慈音雜誌》二十年來所載 之法師開示文,闡述著佛教入世 出世之法義,值得大眾恭讀深 思。



#### 《清涼人間》

法師藉由佛法引導世人如何以悲智之心細看世間百態;以佛法觀點點出現代社會的迷思及因應之



#### 《清涼禪話》

發人深思,貫穿古今的短篇小故事,乃常律法師花費五年的時間編輯成書。本書內容曾於台視播 編輯成書。本書內容曾於台視播 150年, 城湖率創全國電視佛學節 日之冠。



#### 《超渡亡靈的功德與重要性》

本書詳細記載一些真人實事所發 生離奇怪異的悲劇與病苦,及他 們如何離奇地脫離痛苦的過程, 們位得家家戶戶讀閱的珍貴內 容。



#### 《學佛應知禮儀》

本書列述在家弟子學佛應修知守 之行為戒規禮儀,義理精簡,易 讀易解,為修行入門者必讀良 書。



經律異相

#### 《經律異相》

記載佛教弟子修行中所發生之傳 奇神通典故,蘊含佛理,深具教 化意義,由法師提示法要,加深 報理解與體悟,值得再三閱 讀。

劃撥帳號41921869 戶名:財團法人正德社會福利慈善基金會



## 常律法師籌建全國規模最大「正德慈善癌症中西醫院」

## 廣救病苦眾生的因緣

#### 常律法師蓋建正德慈善癌症中西醫院的初始動機

- 一、看到現在台灣國人罹患癌症人數眾多,每三人中就有一人罹患癌症往生,造成很多不幸家庭。
- 二、看到現在出家人為弘法利生,勞苦忘軀,導致出家人罹患癌症人數越來越多。
- 三、看到越多癌症患者被家人惡意遺棄者的痛苦情況。
- 四、看到社會上有太多罹患癌症的窮困者,無錢就醫而往生的可憐情況。
- 五、台灣少有車屬治療癌症腫瘤的醫院。

#### 師父將籌募數十億元的經費,蓋建全國第一家五星級設備的正德慈善癌症中西醫院

正德將籌募數十億元的經費,預計花十年的時間,在高雄縣蓋建全國第一家五星級設備的慈善癌症醫院,聘請最好的醫生、用上等的藥材、以最優良的醫療設備,免費治療貧苦及出家人的病痛;一般民眾則自由捐繳健保不給付的高貴醫療費。

#### 蓋建癌症醫院的迫切性與重要性

身處 E 世代,一些文明病及不明病狀患者越來越多,尤其癌症病患居高不下。師父有感於目前一般醫院的 醫療設施,能針對癌症病患做妥善完備照顧者,幾乎微乎其微。有鑑於此,師父抱著悲憫之心將籌建一家全國 規模最大、為完善的正德慈善癌症中西醫院濟世救人。希望師父的理念能獲得大家共同的回響,大家一起來共 襄盛舉,蓋建慈善癌症醫院,救度無數癌症病人脱離病苦;解救無數生命與窮困家庭,意義功德非凡。

#### 正德慈善癌症中西醫院醫療及建築設備特色

正德慈善癌症中西醫院主要特色,就是將設念佛堂、禪堂帶動患者拜佛、念佛、靜坐,並配合服用天然的 有機食物及高貴中西藥物,透過「宗教心靈疏導、有機食療、高貴藥物」結合身心靈三種療法,治療各種癌症。以正德中醫院行醫多年的寶貴經驗,定能廣治無數癌症患者之病痛。

正德慈善癌症醫院建築設備特色,就是內外皆採用五星級飯店建築設備,令病患如同住宿於五星級大飯店般地舒適,擺脱一般醫院住院的不安與恐懼之觀感,得以放鬆心情,有助病體之康復,讓生命受到最崇高的尊重與照顧。院內附設以SPA水療及按摩室,讓病患身心都能達到放鬆;全院提供病患每人一間病房;設置圖書館,提供病患閱讀書籍充實心靈;設置天然健康有機素食餐廳,三餐提供患者昂貴的真正有機飲食;設置茶藝咖啡館,提供患者喝茶談心地方,以達到紓解壓力之效;設置健身房,提供病患運動健身的場所。

#### 癌症不是絕症, 更不是疾病

以師父花費多年時間研究癌症的經驗與心得,及開設正德中醫院行醫治病多年的經驗,深信未來正德慈善癌症中西醫院的建立,定能有效治癒各種癌症。因為癌症不是絕症,更不是疾病,若癌症是絕症,則無人可治癒的;若癌症是疾病,則有藥可醫治,故癌症既非疾病亦非絕症,故無藥可醫。相信正德慈善癌症醫院將來定可解救更多人的生命,治癒癌症患者脱離病苦,意義功德非凡,是可期待的事實。

#### 正德慈善癌症中西醫院,是真正屬於全民的醫院,是具歷史意義的大功德盛事,亦是全民之福

佛説:「八福田中,看病施藥的功德是第一福田」大眾捐建癌症醫院經費,可救助一個癌症病患,等於救一個家庭,所謂:「救人一命,勝造七級浮屠」是世間最大的福田功德,希望大眾能體會師父的悲心願力,共同發揮無量慈悲心,廣救無數受苦的癌症眾生早日脱離病苦。

所以蓋建慈善癌症醫院是勢在必行的大事,因未來罹患癌症者將不斷攀升,師父未雨綢繆,知道未來得癌 症的嚴重性,甚為憂慮,因師父護念眾生就如同父母愛子之心一般,願代眾生受苦,才發這麼大的一個願力。

師父在此懇切地呼籲大家,人人定要發揮愛心,不可再忽視正德欲蓋建癌症醫院救助眾生得離病苦的大事了,大家要踴躍捐助建院基金,並勸募更多親友、同事、鄰居,大家有錢出錢,無錢出力,廣為宣傳,勸募親友共襄善舉,共同早日來完成此項救人濟世的偉大工程。

因今天師父欲蓋建正德慈善癌症中西醫院,是屬於我們全民的醫院;是全國唯一不訂價收費的中西醫院; 是全國唯一真正的慈善醫院;是為我們代代子孫謀福利的醫院;是長期救助眾多無依無靠、無醫無救的癌症病 患脱離病苦的醫院;是讓更多人生命得救的醫院,是一件偉大的功德聖事。

#### 蓋建癌症醫院不只是師父的事,是社會大眾的事,只要每戶每天捐十元菜錢即可蓋建癌症中西醫院

是故,蓋建正德慈善癌症中西醫院不只是師父的事,更是社會大眾的事。是正德替政府為老百姓謀福利的 大事;政府做不到,由正德為人民奉獻付出。願我們大家一起來,手牽手、心連心,發心共同創造無量的功德 ,早日完成這項救世濟人的偉大工程。長期救度無數病苦眾生親友脫離苦難,只要全國每戶每天省下菜錢十元 捐建癌症醫院基金,半年即可募足數十億元建院經費,蓋建一全國規模最大、設備最完善、服務最優良的「正 德慈善癌症中西醫院」醫治無數癌症病患及貧病眾生,解救無數生命,大家功德福報無量無邊。

劃撥帳號: 42150839 戶 名:正 德 佛 堂

## 正德慈善癌症中西醫院廣徵建院榮譽董事啟事

財團法人正德癌症醫療基金會,籌建全國首家規模最大 醫療設備最完善精良的「正德慈善癌症中西醫院」 廣徵「建院榮譽董事」捐助建院基金 號召天下善心人士發大慈悲心 踴躍加入救人濟世的偉大工程

財團法人正德癌症醫療基金會與正德佛堂合作,將投入數十億元龐大經費,預計以十年時間於高雄縣蓋建全國第一家規模最大、醫療設備最完善五星級大飯店設備的「正德慈善癌症中西醫院」。將聘請醫術優良的醫師,以最上等的醫藥,購置最完善精良的醫療設備,免費醫治窮困者及出家人之癌症及重症,一般民眾看病,可自由捐繳健保不給付的高貴醫藥費,並以自然飲食療法配合中西醫藥,治療民眾各種癌症及重病為宗旨。

由於建院經費相當龐大,本會廣徵建院榮譽董事,每位發心捐助一佰萬元建院基金(可分五十期捐繳)來共襄善舉,而捐助金額最高者,將聘為榮譽董事長,每位榮董發給聘書一張。歡迎天下善心人士發大慈悲心,踴躍加入本會救人濟世的偉大工程。

凡加入本會建院榮譽董事者,日後看診可優先掛號看診;住院可住進貴賓病房養病;院內設置一功德堂,雕刻榮譽董事大名於功 德碑碑上,永資紀念;長年安奉光明燈照耀光明長壽。

--顏優心捐助者,請洽正德全國各院社報名登記--





正德社會福利慈善基金會 | 正 德 全 球 資 訊 網正德佛堂·正德慈善中醫 | www.chengte.org.tw

## 正德癌症醫療基金會籌建全國規模最大 「正德慈善癌症中西醫院」

發起萬人萬元「建院委員」及萬人「建院會員」捐助建院經費 號召天下善心人士發揮愛心踴躍加入救人濟世的偉大工程啟事

正德癌症醫療基金會將投入數十億元龐大經費,以十年時間於高雄 縣蓋建全國第一家規模最大、醫療設備最完善五星級大飯店設備的「正 德慈善癌症中西醫院」,將聘請醫術優良的醫師,以最上等的醫藥,購 置最完善精良的醫療設備,免費醫治窮困者及出家人之癌症及重症,一 般民眾看病,可自由捐繳健保不給付的高貴醫藥費,以中西醫廣治民眾



參加萬人「建院委員」凡捐助建院基金一萬元以上者,可分十期捐繳 參加萬人「建院會員」凡每月捐助建院基金三百元以上者。

## 獎 勵 辦 法

- 风建院委員認指一萬元以上者,贈送大佛水品佛像一尊(安奉於桌上,可保工作課業順利)
- 风認指二萬元以上者,贈送觀音吉祥平安純金牌一塊(掛身上保平安,可作為生日及年節禮物)。
- 风認捐十萬元以上者,贈送正德埔理大佛山祖先牌位一位(令祖先早晚聽經聞法、往生西方)。
- 凡認捐一萬元以上者,日後將雕刻名字於醫院功德碑,以資徵信永久紀念。
- 风建院會員捐助期間,達親人往生,可享有免費助念及安奉牌位作七紹度之福利。

佛祖於《梵網經》言:「世間八大功德當中,布施醫藥看病救人, 功德最大,救人一命,勝造七級佛塔。」







高雄總院:(07)370-3456|新營分院:(06)635-5819 彰化分院:(04)727-0006

台北分院:(02)2593-3658 宜蘭分院:(03)961-7617 屏東分社:(08)734-6749

## 正德癌症醫療機構呼籲天下善心人士發揮愛心 捐助土地或廉售土地の提供正徳蓋建 全國規模最大正德慈善癌症中西醫院 救人濟世,功德無量!

## ○ 徽求建院十地説明

正德為求購正德癌症醫院第二期大面積的建院土地,已尋買一年餘,至 今仍無法購得中意的建院土地,不是價格過高,就是不符合建院條件, 今創辦師父深感憂心,頗覺好事多磨,對於某些地主,甚感寒心,明知 正德將蓋建一家全國唯一不收費又可長期救人生命的慈善癌症醫院,不 但價格不隆,反而要賣得比市價還高,其中也有地主是出家人,實 機構創辦師父痛心到極點,故創辦師父 常律法師不得不公開徵求全天 下善心人士能發揮愛心,捐助或廉售土地,提供正德蓋建長期救人生命 的慈善癌症醫院,功德無量無邊!因擁有世間的土地再大,也留不過三 代,但留下濟世救人的無量功德將可庇蔭代代子孫光明幸福。

## ○ 捐助蓋建癌症醫院土地地區及面積

位於高雄及屏東縣市地區,若為市區土地,建院土地面積為一甲地,約三 千坪;若為市外土地,建院土地面積為兩甲地,約六千坪;若屬農地,須 變更為醫療用地之地目,市外土地不得遠離市區。

## ○ 捐助建院土地或廉售土地條件

◆捐助建院土地條件:

須交通便利,空氣良好,遠離工業區或鬧區,視野寬闊,土地方正。

◆出售廉價土地條件:

土地價格為市價之一半,其餘條件同上。

○ 對於捐助土地者或廉售土地者的感恩與紀念

當於醫院大樓內立一碑文,永久紀念捐地的功德主,以達勸世教化作用。

師父在此誠懇呼籲全天下善心人士,發大心行大願,捐助或廉售土地予 本機構蓋建全國規模最大的「正德慈善癌症中西醫院」能長期日日醫助 貧病眾牛,救度眾牛牛命,則福德無量,命終必定牛天。

所謂:「留財予子孫,不如留德予子孫,子孫代代昌隆。」古德言: 「若子孫比你賢能,留財子孫又何用;若子孫比你無能,留財子孫終究 空。」願發心捐地者,請與正德全國各院聯絡。



財團法人正德癌症醫療基金會 財團法人正德社會福利慈善基金會 www.chengte.org.tw